

# Джонатан Эдвардс



Божья ли это работа?го оте ми жемо оте ми



### Джонатан Эдвардс

# Божья ли это работа?

Сокращенный вариант произведения Джонатана Эдвардса «Отличительные признаки работы Божьего Духа»



Санкт-Петербург Издательство «Мирт» 2000

## Jonathan Edwards GOD AT WORK?

Prepared by Gary Benfold Pastor of Limes Avenue Baptist Church, AYLESBURY

Перевод с английского

Эдвардс Дж.

Э 18 Божья ли это работа?: Пер. с англ. — СПб: Мирт, 2000. — 87 с.

ISBN 5-88869-078-3.

Книга «Божья ли это работа?» представляет собой сокращенный вариант произведения Дж. Эдвардса «Отличительные признаки работы Божьего Духа», которая в свою очередь была паписана на основе его проповеди «Грешники в руках разгневанного Бога» (сокращенный вариант текста проповеди напечатан в конце книги).

ББК 86.37

#### Предисловие

Теперь прошло уже более двух столетий с тех пор как Джонатан Эдвардс произнес проповедь, которая легла в основу этой книги. Обстоятельства, при которых она была произнесена, достаточно интересны и вполне оправдывают постоянное ее переиздание, и все-таки причина появления этой книги кроется в другом. Эдвардс произнес эту проповедь, а затем решил ее опубликовать потому, что, как ему казалось, его братья по вере не знали, как определить, Бог ли совершает Свою работу в тех или иных обстоятельствах. Если это было важно во времена Эдвардса, то сегодня — тем более.

Время от времени мы слышим о том, что в Божьей церкви происходит нечто странное. Одни тотчас это принимают и сами хотят испытать нечто подобное, другие сразу же осуждают. Вполне возможно, что у тех и других недостает проницательности. Поясню подробнее.

Джонатан Эдвардс был пастором конгрегационалистской Церкви в Нортхэмптоне, Новая Англия. Несмотря на то что его служение, а также служение его предшественника (и деда) Соломона Стоддарда имело обильные благословения, к 1740 г. широко распространилось мнение о том, что распространение истинного христианства в этом районе находится на довольно низком уровне. Однако в 1740 г. ситуация начала меняться, и вскоре многим стало ясно, что Бог совершает здесь большую работу. К концу мая того же года об этом говорили как о самом великом возрождении, когда-либо совершавшемся в Америке. В немалой степени этому способствовал приезд в октябре того же года знаменитого евангелиста Джорджа Уайтфилда. Уайтфилд пробыл там всего лишь десять дней, но даже после его отъезда интерес к религии продолжал расти. Многие глубоко осознали свою греховность, и немало их с радостью приняли Божье спасение. Затем в 1742 г. возрождение начало постепенно распространяться по окрестным районам, и «когда в 1741 году весна сменилась летом, никто не мог точно сосчитать, сколько мест стали свидетелями возрождения. Церкви, которые в начале года были холодными и сухими, к концу года преобразились»\*.

Восьмого июля того же года (1741) Джонатан Эдвардс проповедовал неподалеку от Энфилда. Возрождение еще не коснулось этого города, и жители как будто этому радовались. Эдвардс читал свою, теперь уже ставшую знаменитой, проповедь под названием «Грешники в руках разгневанного Бога», которая тоже вошла в эту книгу. Результат был просто потрясающим. К концу проповеди многие — если не все — «преклонили колени, с глубоким трепетом осознавая свой грех и нависшую над ними опасность». Проповедь еще не завершилась, а уже отовсюду раздавались стоны и крики тех, кто ощутил свой грех, и некоторые восклицали: «Что мне делать, чтобы спастись?» Картина была потрясающей, и Мюррей добавляет: «Таких дней было много в 1741 году»\*\*.

Это великое возрождение завершилось к концу 1743 г., но его последствия еще долго давали о себе знать. Эдвардс и другие свидетельствовали о немалом количестве тех — речь шла о тысячах, — чьи жизни преобразилась и кто (говоря осторожным языком того времени) «давал надежду на обращение». Мы, конечно, можем предположить, что все христиане радовались тому, что произошло.

Однако это было не так; на самом деле наблюдалось серьезное противостояние этому процессу. Во-первых, некоторые просто молчали; служители так упорно молчали о возрождении, что их оппозиция стала очевидной всем. К 1742 г. она приняла еще более открытый характер, и начались горячие споры. Анонимно было опубликовано послание из 89 страниц, которое предварялось длинным введением. В нем возрождение оценивалось как простой фанатизм, и автор введения особенно яростно выступал против связи возрождения с теми удивительными последствиями физического характера, к которым оно приводило. По его мнению, между такого рода явлениями и работой Святого Духа не было ничего общего. Упомянутые «последствия» начали обнаруживаться в 1741 г. В мае этого года Джонатан Эдвардс проповедовал в одном частном доме, и несколько человек из собрания «столь сильно ощутили величие и славу божественного», что это лишило их силы, «очень зримо сказавшись на их телах». Позднее это стало привычным и послужило основанием — а может быть, и предло-

<sup>\*</sup> Murray Iain H. 'Jonathan Edwards, A New Biography' (Banner of Truth, 1987). P. 166.

<sup>\*\*</sup> Ibid. P. 169.

гом — для немалой критики. Одни критиковали возрождение потому, что из-за него христианство стало предметом пересудов, другие пытались отделаться поверхностными объяснениями; они говорили, что причиной переживаний стала живая проповедь об аде: люди просто перепугались, а потом, как они утверждали, одни просто стали подражать другим, и началась массовая истерия. Все это рассматривалось как доказательство того, что Святой Дух здесь ни при чем. Именно на возражения этих людей Эдвардс и ответил в своей работе «Отличительные признаки». Сначала он перечисляет девять явлений, которые, как он утверждает, вообще ничего не доказывают, потом называет еще пять, о которых, как он подчеркивает, Писания говорят, что они надежны, и затем называет некоторые признаки, доказывающие, что Святой Дух поистине действует. Наконец, он обстоятельно соотносит сказанное с конкретной жизнью — и все это (по-видимому) в ходе одной проповеди! Нас, наверное, сильно удивит идея такой проповеди (или таких проповедей); «Грешники в руках разгневанного Бога» имеют сходную структуру. Нет сомнений в том, что времена, в которые жил Эдвардс, сильно отличаются от наших и что его современники гораздо больше привыкли слушать строго аргументированные проповеди. Нам не стоит об этом забывать, но в то же время проповедникам надо следить за тем, чтобы не использовать эту особенность в оправдание! Больше мысли, больше логики, упорядоченности и образности, больше связи с жизнью, — все это могло бы улучшить наши проповеди, и, быть может, тогда Бог привел бы нас к новому Великому пробуждению.

Мы тоже живем в то время, когда истинное христианство находится в плачевном состоянии. В наших церквах почти не совершается подлинных обращений, и, что еще хуже, никого это, повидимому, особенно не волнует. Однако время от времени до нас доносятся удивительные сообщения о том, что происходят какието странные вещи.

Как и во времена Эдвардса, находятся люди, критикующие эти странности; они нередко прибегают к тем же доводам, которые использовали противники Эдвардса: «Это просто массовая истерия; это не имеет ничего общего с работой Святого Духа».

Тем не менее раздаются голоса и других людей, готовых признать, что все новое и, по-видимому, мощное несомненно исходит от Бога; при этом у них нет никаких критериев проверки, они не способны найти подлинные отличия. Даже любое естественное стремление узнать, что же на самом деле происходит, воспринимается как (или почти как) хула на Святого Духа.

Работа Эдвардса как нельзя лучше отвечает обеим точкам эрения. Нам непременно надо усвоить уроки автора. Надо отбросить предрассудки и радоваться Божьему милосердию, изливающемуся на нас. Однако если Он не действует, если существует какое-то другое (быть может, эловещее) объяснение тому, что происходит, нам надо знать и это. Мы не можем позволить себе быть доверчивыми. Но как об этом узнать? Эдвардс нам расскажет; он расскажет, на чем не следует основывать свое суждение; он покажет нам, как сделать его правильным. Именно поэтому и появилась данная книга. Мы постарались как можно ненавязчивее привести язык Эдвардса в соотвествие с нормами современного языка. но его аргументация осталась нетронутой. Когда эта книга была в печати, об Эдвардсе снова заговорили в церквах; его вклад признают и восхищаются им; раздаются заявления, которые еще раз доказывают нам это. Тем не менее, мне кажется, что его неправильно понимают и, может быть, потому, что тексты его проповедей трудны для современно читателя. Были сделаны выводы, которые якобы могли им поддерживаться, но которые на самом деле противоречат его взглядам. На него, в частности, ссылаются как на человека, который считал, что упомянутые критерии удостоверяют те странные явления, которые имеют место. Однако он никогда не делал такого вывода; его работу надо читать снова и снова, и я надеюсь, что эта книга даст такую возможность многим, кто иначе никогда бы не обратился к наследию Эдвардса.

Можем ли мы ему доверять? Да, можем. Не потому, что он был одним из величайших умов, когда-либо появлявшихся в Америке, а потому, что он обращает нас к Писаниям. Только они могут осветить тьму нашего разума; они подскажут нам, как правильно оценить события. Эти критерии окажутся действенными в любой ситуации: как сейчас (два столетия спустя после смерти Эдвардса), так и через два века после нас, когда мы тоже умрем и нас давно позабудут.

Я убежден, что сегодня одна из величайших потребностей христианской церкви — потребность различать истину и ложь, и с годами она будет только возрастать. Да благословит Бог слова раба его Эдвардса, когда мы будем с его помощью погружаться в мир Писания, и да воздастся единому Богу слава ныне и вовеки.

#### Введение

Складывается впечатление, что в наши дни все говорят о Святом Духе и спорят о работе, которую Он совершает. Однако похоже, что немногие знают, как определить, когда Святой Дух начинает действовать, как отличить истинное от ложного. Данная книга написана для того, чтобы помочь в этом разобраться.

Времена апостолов, как никакая другая эпоха, были обогащены знанием силы Святого Духа. Его чудотворные дары изливались на людей в изобилии; кроме того, Он действовал, убеждая многих мужчин и женщин в их греховности и превращая их в святых учеников Христа. В то же время таким же деятельным был и дьявол, совершавший ложные чудеса и распространявший ложные проповеди. Новый Завет снова и снова показывает, что всюду были те, кто подражал Божьей работе. По этой причине совершенно необходимо, чтобы Христовой церкви были известны ясные признаки и отличительные особенности Божьей работы, дабы христиане могли отличать истинное от ложного и не впадать в заблуждение. В Новом Завете есть глава, в которой этой проблеме уделяется особое внимание, - это глава 4 Первого послания Иоанна. Более подробно, чем в каком-либо другом месте Библии, в ней рассказывается о том, как нам узнать, когда Бог действительно совершает Свою работу. Иоанн предлагает нам несколько способов определения подлинности работы Духа, чтобы полностью быть уверенным в том, что все понимают его правильно. Апостол делает это достаточно ясно, давая нам возможность использовать его належные правила в наших церквах. Поэтому вызывает удивление тот факт, что сегодня этой главе не уделяется достаточного внимания, так как в противном случае многих ошибок можно было бы избежать.

Иоанн начинает с упоминания о том, что нам известно: мы — принадлежим Христу, когда в нас пребывает Его Дух. «А заповедь Его та, чтобы мы веровали во имя Сына Его Иисуса Христа и любили друг друга, как Он заповедал нам» (1 Ин. 3:23). Из этого отрывка мы узнаем, что апостол не просто хочет, чтобы мы знали, как отличить истинное пророчество от ложного или богоданное чудо от чуда лживого: он хочет также, чтобы мы знали, когда Дух действует в его народе, спасая его и помогая возрастать во Христе. Это станет для нас более очевидным, когда мы рассмотрим то, о чем он говорит.

Однако прежде чем начать разговор о том, как отличить истинное от ложного, Иоанн предостерегает нас от опасностей двух видов.

Первое предостережение таково: не надо с легкостью верить всему тому, что заявляет о себе, как об истинной работе Духа. «Возлюбленные! не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они, потому что много лжепророков появилось в мире» (1 Ин. 4:1). Не все, что нам кажется Божьими действиями, в действительности является таковым, и это важно понимать.

Второе предостережение говорит о том, «что много лжепророков появилось в мире» (1 Ин. 4:1). Эти люди не только утверждают, что получили великие откровения от Бога, но и заявляют, что причислены к избранному небом народу, что они более святы, чем другие! Этот стих повелевает нам осторожно относиться к обоим заявлениям. К сожалению, мы не можем верить всему, что говорят люди, и равным образом не можем предполагать, что любая действующая сила есть сила Божья.

Поэтому, обращаясь к данной главе, я хочу дать вам надежные доказательства, которые помогут понять, что Бог действует, дабы вы могли правильно оценивать происходящее с вами или с кем-то другим. Нам надо понимать, что Бог дал Библию для того, чтобы руководить нами в делах духовных; она непогрешима во всем, что нам надо знать. Не надо бояться доверять правилам, которые даны Богом; Библия проникнута Святым Духом, и Он достаточно сведущ для того, чтобы правильно описать Свою собственную работу! Вдобавок Он дал нам руководство, необходимое для того, чтобы и мы смогли ее узнать.

Как я уже сказал, Дух стремится к тому, чтобы в данной главе — полнее, чем где-либо еще, — дать нам эти правила. Поэтому в настоящей книге я не стану исследовать другие Писания с целью узнать, какие еще правила они нам дают; я ограничусь лишь этой главой. Ее вполне достаточно, и, я думаю, она нам очень поможет.

Однако, поскольку нынешнее возрождение навлекло на себя немало критики, я не могу сразу же рассматривать те процессы, которые подтверждают: в данном случае Бог действительно совершает Свою работу. Указывая на какие-то отдельные события, люди говорят: «Это доказывает, что Бог здесь ни при чем; следовательно возрождение ложно». Это серьезное обвинение, и я должен на него ответить. Поэтому прежде всего я рассмотрю некоторые явления, воспринимаемые как доказательство, что это возрождение ложно, и покажу, что они ничего такого не доказывают! По сути дела, я покажу, что они вообще ничего не доказывают, ни хорошего, ни плохого. Они не доказывают, что Бог действительно совершает Свою работу (хотя некоторые готовы утверждать обратное), равно как не доказывают, что работа ложна (хотя есть люди, готовые утверждать именно это).

Что же это такое, что не доказывает ничего?

#### РАЗДЕЛ І

#### Явления, которые ничего не доказывают

#### 1. Когда происходит нечто необычное

Если происходит нечто необычное, то это вовсе не доказывает, что какой-то опыт или возрождение ложны по своей природе, тем более, если происходящее не противоречит нормам Писания. Мы не можем объяснить это словами «Церковь к этому не привыкла», потому что во власти Бога действовать новыми и необычными способами. Он делал так прежде (удивляя людей и ангелов), и у нас нет оснований считать, что теперь Он не может так поступать. Писание говорит, что в будущем Бог совершит то, чего прежде никто никогда не видел. Святой Дух полновластен в Своих действиях: чтобы совершить Свою работу, Он использует великое множество средств. Не нарушая данных Им правил. Он может действовать гораздо разнообразнее, чем нам кажется. Мы не должны ограничивать Бога в том, в чем Он Сам Себя не ограничивает.

Поэтому, если человеческое сознание претерпевает какое-то необычное влияние, это не доказывает, что опыт ложен. Люди могут быть убеждены в том, что грех весьма тяжек, или остро ощущать, как скверно жить без Христа. Они могут вполне понимать непреложность и славу божественного и удивительным образом переживать различные чувства: страх, сожаление, желание, любовь и радость. Многие могут испытывать все чувства одновременно — особенно самые молодые. Однако все это не противоречит Писаниям и поэтому не доказывает, что происходящее ложно. Как раз наоборот: необычайная сила служит доводом в пользу того, что Бог действует, — при условии, что это не противоречит Писаниям.

Многие — и особенно пожилые — склонны с предубеждением относиться ко всему новому. Они думают, что если то или другое не происходило во времена их отцов, то, следовательно, в нем нет правды! Но если бы этот аргумент был истинен, его можно было бы применять и в апостольские времена. В ту пору Божья работа совершалась совсем по-новому и с большей силой, ранее неведомой. Никогда прежде такое количество людей не переживало внезапного преображения силою Святого Духа. Никогда прежде столь многие не показывали такого большого рвения, никогда целые селения, города и деревни не знали таких перемен. Эти явления были столь необычны, что иудеи приходили в изумление и едва могли поверить, что это Божья работа. Иногда им казалось, что вовлеченные в нее люди обезумели (Деян. 2:13, 26:24 и 1 Кор. 4:10).

Более того, на основании Писания можно утверждать, что последнее возрождение перед концом мира будет даже еще большим. В те дни люди будут с изумлением восклицать: «Кто слыхал таковое? кто видал подобное этому? возникала ли страна в один день? раждался ли народ в один раз, как Сион, едва начал родами мучиться, — родил сынов своих?» (Ис. 66:8). Если Бог намерен сотворить столь необычное, мы можем предположить, что необычными будут и способы его совершения.

## 2. Необычные воздействия на человеческое тело

Если человеческое тело подвергается определенным воздействиям, мы не можем, исходя только из этого, определить, Бог ли действует в данном случае. Предположим, что человек плачет или дрожит, стонет или что-нибудь выкрикивает, испытывает боль в теле или ощущает бессилие. Мы не можем на этом основании заключить, что здесь действует Бог, равно как не можем прийти к выводу, что Он не действует. Почему нет? Потому что в Писании нигде не говорится, что нам надо выносить свое суждение, основываясь на этом факте. Библия не учит, что такие физические проявления есть признаки работы Духа, равно

как и не говорит, что они свидетельствуют об обратном. Принципиально важно, чтобы мы научились оценивать, основываясь на Писании, а не на предубеждении. Писание не исключает возможности таких физических проявлений, когда действует Божий Дух.

Если такое действительно случается, три отличительных признака помогут нам понять, что же на самом деле происходит. Во-первых, природа божественного, во-вторых, природа человека и, в-третьих, — законы единения души и тела.

Представим себе человека, который вдруг стал понимать, сколь реальны Бог и вечность. Надо ли удивляться. если он закричит, почувствует слабость и немощь или даже боль в теле? Нет, не надо, если мы не полные невежды! Все мы, например, способны понять, что адские мучения настолько ужасны, что любой, осознавший их реальность, наверняка сочтет их невыносимыми. Что же может произойти, если человек увидел, что опасность оказаться в аду угрожает ему самому, если он не знает, сможет ли он ее избежать, и даже чувствует, что в любой момент может туда отправиться? Человеческая природа такова, что всякий раз, когда человек видит, что ему грозит большая беда, ему кажется, что она случится с ним тотчас же. Так бывает, например, во время войны, когда даже шелест листьев заставляет трепетать. В такое время человеческое сердце полно страха; люди ждут, что враг нагрянет в любой момент. Им кажется, что смерть уже пришла. Точно так же, если человек начинает осознавать всю реальность ада, ему кажется, что он может отправиться туда прямо сейчас! Ему кажется, что он повис на тонкой нити над огненной ямой — и нить вот-вот оборвется. Он знает, что многие до него оказывались в подобной ситуации, и почти все падали и погибали. Он не видит вокруг ничего, за что можно было бы ухватиться и спастись. Он знает, что находится в руках Божьих и что Бог разгневан на него за его грех. Станем ли мы удивляться тому, что он в ужасе? В таких обстоятельствах человек, конечно же, станет кричать! Не надо удивляться, если мимолетная вспышка Божьего гне-

ва так обессилит его, что он ощутит полное изнеможение. Точно так же он может лишиться сил, если на мгновенье увидит славу Господа Иисуса Христа и величие Его самоотверженной любви. Все мы согласны с тем, что никто не может увидеть Бога и остаться живым и что наши смертные тела могут вынести лишь малейшую долю Христовой славы и любви. (Святые на небе, конечно, знают гораздо больше.) Иногда Бог дает Своим святым реальное предощущение неба; поэтому нет ничего удивительного в том, что они чувствуют изнеможение. Когда царица Савская увидела славу Соломона, она почти лишилась чувств. С ней это случилось, когда она увидела славу земного человека. Стоит ли удивляться, если церковь лишается сил, видя славу Христа? Будем же готовы, что в том цветущем, мирном и исполненном славы царстве, которое Христос воздвигнет в этом мире в его последнее время, мы увидим еще больше.

Некоторые не верят в это, потому что в Новом Завете якобы нет никаких тому примеров. Это не так, однако даже если бы это было и так, все равно это ничего бы не доказывало. Писание не исключает такой возможности, но и не утверждает ее. В Новом Завете не говорится о том, что кто-то плакал, стонал и вздыхал, боясь ада или чувствуя Божий гнев. Тем не менее мы знаем, что, если люди находятся в таком состоянии, значит, это работа Божьего Духа. Почему? Потому что все это прекрасно согласуется с тем, что нам известно о человеческой природе и что Писание говорит об убеждающей работе Духа. Нет никакой необходимости что-либо говорить об этих внешних проявлениях.

Как бы там ни было, но, как мы сказали, совсем неверно считать, что в Новом Завете вообще нет никаких тому примеров. Примеры есть. Один из них — темничный страж из Филипп. В горе и изумлении, трепеща, он припал к Павлу и Силе. Он сделал это неосознанно, совсем не желая чего-то получить от них. Первое, что он сказал: «Государи мои! Что мне делать, чтобы спастись?» (Деян. 16:29–30) По-видимому, его порыв и трепет были вызваны острым

осознанием необходимости подобного поступка. Псалмопевец рассказывает нам, как он страдал телесной немощью и стенал, когда совесть убедила его в собственном грехе: «Когда я молчал, обветшали кости мои от вседневного стенания моего, ибо день и ночь тяготела надо мною рука Твоя; свежесть моя исчезла, как в летнюю засуху» (Пс. 31:3-4). Подобные примеры помогают нам понять, что такое действительно случается. Даже если предположить, что псалмопевец использует определенный оборот речи, гиперболу, все равно этот оборот должен что-то значить! Когда ученики увидели, как Христос идет к ним по морю, они закричали от страха (Мф. 14:26). Стоит ли удивляться, если кто-то закричит, вдруг осознав, что он враг Богу и что ему грозит великая опасность вечных мук? Невеста говорит, что она переполнена любовью к Христу и изнемогает. «Подкрепите меня вином, освежите меня яблоками, ибо я изнемогаю от любви» (Песн. 2:5). «Заклинаю вас, дщери Иерусалимские: если вы встретите возлюбленного моего, что скажете вы ему? что я изнемогаю от любви» (Песн. 5:8). На основании этих строк из Писаний мы можем, по крайней мере, заключить, что в Христовой церкви такое может случаться.

Некоторые возражают против этого, считая, что такое случается с каждым фанатически настроенным еретиком. Какой смешной довод! Доказав, что в прошлом еретики испытывали трепет, мы едва ли доказываем, что Павел и темничный страж не трепетали от подлинной убежденности. По существу, все аргументы такого рода кажутся весьма неразумными; те, кто так рассуждает, бродит во тьме. Они не знают, где находятся и как им оценивать происходящее. Важно докопаться до основной причины таких явлений, понять человеческую природу и затем исследовать эти явления, взяв за основу тексты Писаний.

#### 3. Когда о религии много говорят

Если какая-то работа вызывает много споров о религии, это вовсе не значит, что она ложна. Некоторые с подозрением смотрят на это возрождение, потому что о нем

говорят все! Те, кто протестует, доказывают, что истинная религия спокойна и таинственна. О ней не нужно много говорить и спорить. Конечно, истинная религия отличается от религии фарисеев (хвастливой и показной), но она вполне может вызывать большое волнение и интерес. Человеческая природа такова, что невозможно, чтобы могущественная Божья работа не сопровождалась такими событиями. Когда люди очень озабочены состоянием своей души, когда их сердца взволнованы, а умы испытывают сильное воздействие, они просто не могут не говорить — и не могут не изменяться! Думать, что на людей не действует Божий Дух, когда их сердца трепещут, конечно же, неразумно. Вечные духовные вопросы столь значимы и важны, что просто глупо, если они лишь «умеренно волнуют». Каждый раз, когда люди будут испытывать какое-то сильное воздействие, будет много шума и даже потрясений. Этого требует человеческая природа.

Да, Христос действительно говорил: «Не придет Царствие Божие приметным образом» (Лк. 17:20). Он имел в виду, что это царство не может быть зримым. Оно не похоже на пышные земные царства. Чуть дальше Христос поясняет, что для того, чтобы его увидеть, не надо куда-то отправляться. «И не скажут: «вот, оно здесь», или: «вот, там». Ибо вот, Царствие Божие внутрь вас есть» (Лк. 17:21). Однако это не означает, что царство сатаны будет низвергнуто, а царство Христа утвердится без какихлибо видимых перемен. Перемены будут огромными, и весь мир этому удивится. Об этом пророчествует Писание - даже устами самого Христа. Сказанное ранее Он поясняет так: «Ибо, как молния, сверкнувшая от одного края неба, блистает до другого края неба, так будет Сын Человеческий в день Свой» (Лк. 17:24). Лжехристы придут тайно и скрытно, но, когда вернется истинный Христос, Божье Царство утвердится у всех на глазах. Его увидит весь мир, как видит молнию, которая сверкает от одного края неба до другого. Когда царство Христа пришло на Пятидесятницу великим даром Духа, это всюду вызвало немалое волнение и интерес. В это время в Иерусалиме,

Самарии, Антиохии, Эфесе, Коринфе и других местах наблюдалось сильное противостояние. Истинная религия потрясла мир, и некоторые говорили, что апостолы перевернули его (Деян. 17:6).

## 4. Необычные воздействия на воображение человека

Если воображение многих людей получает сильное воздействие, это не означает, что совершаемая работа ложна, и не доказывает, что они больше ничем не располагают.

Если ум и сердце многих людей различного склада сильно заняты невидимым, их воображение обязательно получит яркие впечатления. И здесь снова сказывается человеческая природа: мы не можем думать о невидимом, не используя хоть в какой-то мере свое воображение. Попытайтесь! Даже если вы человек высоко интеллектуальный, вы все равно не сможете сосредоточиться на мыслях о Боге, Христе или вечном мире, не ощутив, как разыгрывается ваше воображение. Чем сильнее вы сосредоточиваетесь, тем больше новых ощущений получают ваши ум и сердце, тем ярче становятся образы. Когда страх или радость овладевают человеком, когда одно чувство резко сменяется другим (например, ужас — восторгом), тогда воображение работает особенно сильно. Поэтому неудивительно, что люди не могут научиться отличать воображаемое от духовного и интеллектуального. Некоторые придают своим фантазиям чрезмерное значение, и этому не надо удивляться. Не следует удивляться и тогда, когда они слишком много говорят об этом, делясь своим свидетельством. Такое возможно, если у них не слишком большое духовное разумение и проницательность.

Бог наделил нас воображением. Более того, Он сделал нашу природу такой, что мы не можем думать о духовном и невидимом, не обращаясь к своему воображению. Если мы используем и контролируем его должным образом, наше воображение может оказаться очень полезным. Верно и то, что, если оно слишком сильное, оно может стать не столько помощником, сколько большой помехой, но я

знаю многих людей, о которых совершенно точно можно сказать, что Бог действительно использовал их воображение для достижения Своих целей. Это особенно верно, когда речь заходит о не слишком образованных людях. Бог как будто опускается до их уровня и общается с ними как с совсем малыми детьми. (Так было во времена Ветхого Завета, когда церковь была очень молодой.) В этом нет ничего неразумного. Пусть об этом скажут те, у кого большой опыт общения с пытливыми и обеспокоенными душами.

Иногда люди испытывают сильный духовный восторг. Это не доказывает, что в данном случае Бог не действует. Кажется, что некоторые просто одержимы небесными видениями и картинами славы. Я знаю несколько таких примеров, и у меня нет оснований предполагать, что они от дьявола. Тем не менее не надо также считать, что перед нами нечто похожее на видения пророков или восхищение св. Павла «до третьего неба». Нам нужно всего лишь понять, что происходит, когда человеческая природа сильно возбуждена. Я уже говорил, что те, кто правильно понимает все величие духовных проблем, а также красоту и любовь Христа, вполне могут быть полностью этим захвачены. Поэтому, когда многие начинают это осознавать, нет ничего удивительного, что у некоторых разыгрывается воображение! Когда все мысли — о Христе, когда вся душа в восхищении, нет ничего удивительного, что тело тоже подвергается воздействию, причем настолько, что лишается силы и готово упасть от изнеможения. Надо ли удивляться, что в таких случаях у некоторых людей (у тех, кто легче всего подвергается такому воздействию) мозг настолько возбужден, что все силы направляются на работу ума и воображения?

Подчас этому придают слишком большое значение, считая такие явления пророческими видениями, божественными откровениями, предупреждениями с небес, что скоро что-то должно произойти. Я знаю, это далеко не всегда так. Тем не менее я по-прежнему думаю, что иногда это исходит от Святого Духа. Как бы там ни было, я считаю,

что необычайный склад ума, обостренное чувство близости Бога (которое и порождает такие образы) — от Духа. Если в голове у человека по-прежнему святые мысли, если он всегда высоко ценит духовное, вплоть до того, что переживает восторг, — это от Божьего Духа. Однако сопутствующие этому образы случайны, и поэтому в них много неясного, неуместного и ложного.

#### 5. Многих вдохновляет пример других

Если люди находятся под сильным воздействием чужого примера, это не доказывает, что совершаемая работа ложна. Мы знаем, что для продолжения Своей работы в этом мире Бог использует определенные средства, и я могу показать, что они исходят как от Бога, так и от людей. Доказать это можно двумя способами.

Во-первых, это по-библейски. Библия говорит, что на людей влияет хороший пример других, и в силу этого нам заповедано давать этот пример (Мф. 5:16; 1 Пет. 3:1; 1 Тим. 4:12; Тит. 2:7). Кроме того, она заповедует нам брать пример с других и следовать ему (2 Кор. 8:7; Евр. 6:12; Флп. 3:17;1 Кор. 4:16, 11:1; 2 Фес. 1:7). Итак, обращение к примеру — один из способов, к которому Бог прибегает, чтобы достичь своих целей. Разве можно говорить, что Бог не действует, если действует один из его способов!

Во-вторых, это разумно. Подобно тому как наш ум может усвоить истину из слов другого человека, мы можем испытать воздействие — и даже более сильное — его примера. Слова используются, чтобы сообщить другим о своих идеях, но иногда дела влияют на людей гораздо сильнее. Поэтому неверно утверждать, что воздействие нехорошо только потому, что это происходит с другими.

Даже если не сказано ни слова, на человека влияет происходящее с другими людьми, при условии, что ему понятны эти события. Когда я вижу, как кто-то испытывает сильную физическую боль, я могу гораздо яснее всяких слов представить, что значит страдать. Когда я наблюдаю, как ведет себя человек, переживающий нечто возвышенное и восхитительное, я могу получить об этом более полное представление, чем могут дать слова. Подумайте об этом: разве это не так? К тому же надо сказать, что не только слабые и невежественные ощущают воздействие примера. Его испытывает немало людей с весьма сильным интеллектом. И еще: легче убеждают доводы, подкрепленные примерами, чем просто доводы как таковые. Это очевидно. Некоторые говорят, что, если религиозные переживания возникают только благодаря этому, результат оказывается показным.

Так действительно может быть, и Христос говорит о слушателях, которые окаменели сердцем, однако верно и то, что чувства, возникающие у некоторых под воздействием чужого примера, приводят к спасению тех, кто их переживает. Там, где пример других не оказывал большого влияния, никакого великого возрождения никогда не наблюдалось. Так было во времена Реформации, и каждый, кто читал Деяния Апостолов, знает, что так же было и в дни жизни апостолов. Не только отдельные люди, но и жители целых городов и селений попадали под воздействие примера: «Так что вы стали образцем для всех верующих в Македонии и Ахаии» (1 Фес. 1:7).

Некоторые возражают, говоря, что, согласно Писаниям, основным способом совершения Божьей работы является слово, а не пример, однако этот довод не имеет силы. Слово Божье — основа, но на этой основе действуют или оказываются влиятельными другие методы. Даже таинства не имеют никакой силы без слова. Пример оказывает свое воздействие только тогда, когда Божье слово наставляет и ведет. Без этого все, что видит глаз, не имеет никакого смысла. Слово Божье, подкрепленное примером, сохраняет свою силу и соотносится с конкретной ситуацией, подобно тому как через верующих в Фессалониках слово Господа было обращено к жителям других городов в Македонии и Ахаии.

Писание во многих местах учит, что пример является основным способом распространения влияния Божьей церкви. Вспомним Руфь. Решив, что она не оставит

Ноеминь, Руфь вместе с нею отправилась из земли Моава в землю Израиля. Руфь решила, что пойдет вслед за Ноеминью и станет жить там, где будет жить свекровь (Руф. 1:16). Народ Ноемини стал народом Руфи, а Бог Ноемини — Богом Руфи. Руфь была прародительницей Давида и Христа, и рассказ о ней, как о прародительнице Церкви, включен в Библию. В рассказе о ее решении оставить Моав и его богов и, уверовав в Бога Израиля, отправиться в землю Израильскую нам видится рассказ об обращении языческой церкви. По существу, такова картина обращения каждого грешника, потому что все мы по своей природе чужие Богу и Его народу. Когда мы обращаемся, мы оставляем свой народ и дом своего отца и становимся согражданами святым и истинным израильтянам. О таком же влиянии говорится в сцене встречи невесты и иерусалимских дочерей. Вначале они пробудились, увидев ее в столь необычайных обстоятельствах, а потом обратились (Песн. 5:8-9; 6:1). Конечно, речь здесь идет об одном: «И Дух и невеста говорят: прииди!» (Отк. 22:17) Иоанн имеет в виду, что Дух пребывает в невесте, Церкви. Библия пророчествует, что Божья работа таким путем будет продолжена в последнем излитии Духа, которое знаменует славный день Церкви. Писание часто об этом говорит, например, в Зах. 8:21-23.

#### 6. О безрассудном и непоследовательном поведении

Дух может действовать даже тогда, когда те, на кого Он оказывает влияние, повинны в безрассудном и непоследовательном поведении. Вспомним, что Бог изливает Свой Дух, желая сделать людей святыми, а не дипломатами! В любой толпе есть люди благоразумные и безрассудные, молодые и старые, с большими или меньшими способностями, а также такие, чье поведение не отличается рассудительностью. Это особенно верно, если их обуревают сильные переживания. Очень немногие знают, как себя вести, если тебя охватывает какое-нибудь сильное чувство, идущее от Духа или от природы. Чтобы вести

себя правильно, необходимо проявить немало осмотрительности, силы и постоянства. Тем не менее тысяча безрассудных поступков не доказывает, что сама работа ложна. В сущности, даже если есть нечто прямо противоположное Писаниям, Слову Божьему, — это еще ничего не доказывает. Человеческая природа слаба, и во всех нас еще немало тьмы и греха, даже если Бог нас спасает. Только это нам и надо понять.

В Новом Завете есть, по крайней мере, один очень ясный пример, характеризующий такую ситуацию: речь идет о коринфской церкви. Во времена апостолов Божий Дух властно проявлял себя, особенно в Коринфе. Вряд ли во всем Новом Завете можно найти рассказ о церкви, более знаменитой властной работой Духа, где бы многие грешники спасались, а чудесные дары изобиловали. И всетаки, коринфскую церковь нельзя было назвать мудрой! Мы знаем, что ее члены были безрассудны, греховны, сбиты с толку, причем споры возникали даже по вопросам о Господней трапезе и о церковной дисциплине. Кроме того, они не оказывали должного почтения богослужению. сильно спорили между собой о своих учителях и даже сумели использовать чудесные Божьи дары — знание языков и дар пророчества – как аргументы в споре. Итак, если мы видим, что тем, кто совершает работу, недостает мудрости, что их поведение отличается непоследовательностью, это никак не доказывает, что сама работа ложна. Даже апостол Петр впал однажды в греховное заблуждение. Несмотря на то что он был великим святым и богодухновенным апостолом, - одним из могущественных людей, которым Бог доверил воздвигать Свою Церковь, он совершил большую ошибку. Вот как об этом говорит апостол Павел: «Когда же Петр пришел в Антиохию, то я лично противостал ему, потому что он подвергался нареканию. Ибо, до прибытия некоторых от Иакова, ел вместе с язычниками; а когда те пришли, стал таиться и устраняться, опасаясь обрезанных. Вместе с ним лицемерили и прочие Иудеи, так что даже Варнава был увлечен их лицемерием» (Гал. 2:11-13). Если этот человек, столь

важная фигура в церкви, апостол, стоящий у ее основания, мог совершить такую ошибку, то надо ли удивляться, что ошибаются люди не столь великие?

Прежде всего, не стоит слишком поспешно судить людей лишь потому, что они с чрезмерной готовностью позволяют себя убедить, что кто-то остался необращенным. И опять это легко объяснить. Такие люди могут просто не знать, как определить степень лицемерия других людей. Они могут не вполне понимать, сколь разнообразны средства, которые использует Дух. Быть может, они не могут дать правильную оценку тем слабостям и прошлым грехам, которые есть в сердце каждого истинного святого. Кроме того, вполне вероятно, что они не осознают всю меру собственной слепоты, немощи и непрестанной греховности, открывая путь (и о том не догадываясь) греху духовной гордости. Все мы согласны, что истинно обрашенные и святые действительно обладают немалой слепотой и хранят в себе какой-то прошлый грех — стоит ли удивляться, если он сам обнаруживается. Печально, но факт: многие святые совершают ошибки.

Ужасно, если в нашей вере мы всего лишь теплы; рвение — это великолепно. Однако именно оно требует больше серьезного наблюдения и исследования, чем всякая другая христианская добродетель. К нему очень легко примешивается грех, и особенно грех гордости. Всякий раз, когда в Божьей церкви начинается реформация и пробуждается чье-то рвение, встречаются и примеры того, как люди становятся излишне суровыми. Во времена апостолов, например, к этому приводил спор о нечистой пище; христиане начинали сердиться и упрекали друг друга в том, что они вообще не истинные христиане. Тем не менее апостол Павел признает, что все они были по-настоящему охвачены желанием стать святыми: «Кто ест, для Господа ест, ибо благодарит Бога. И кто не ест, для Господа не ест и благодарит Бога» (Рим. 14:6). В Коринфе сложилась привычка восхвалять одних служителей и осуждать других, и духовная гордость приводила людей к большим спорам. И все-таки Бог совершал там Свою удивительную работу. В то время как ранняя церковь еще возрастала и стремилась к святости, некоторые христиане слишком ревностно требовали применения сурового наказания к тем, кто заблуждался. Каким бы кающимся и смиренным ни был оступившийся, находились люди, которые не были готовы принять его обратно в церковь! А потом, в дни Константина Великого, некоторые христиане, сильно напуганные язычеством, начинали преследовать самих язычников. В эпоху Реформации тоже было предпринято немало суровых мер и даже гонений. В этом повинен даже великий Кальвин! В дни, когда истинная религия процветала, было немало людей, повинных в критике и осуждении тех, кто не соглашался с ними по каким-то богословским вопросам. Не будем торопиться с оценкой, если такое происходит и в наши дни.

## 7. О некоторых ошибках в суждениях (или даже сатанинском обмане)

Божий Дух может действовать даже тогда, когда совершается множество ошибок, даже когда возникают некоторые сатанинские заблуждения. Как бы властно ни действовал Дух, Он больше не ведет нас так непогрешимо, как вел апостолов. Нет такого человека в церкви или такого учения, которых мы могли бы считать непогрешимым руководством для церкви.

Но если в эпоху великого религиозного возрождения выплывают наружу многие сатанинские заблуждения, нельзя с уверенностью заключать, что Бог в этом возрождении не участвует! Если в Египте совершались ложные чудеса, там же совершались и истинные, потому что и там присутствовал Бог. По сути дела, один и тот же человек может испытывать сильное воздействие Божьего Духа и в то же время в каких-нибудь других областях идти на поводу у дьявола. Если кто-то думает, что этого не может быть, ему надо вспомнить, что в жизни каждого истинно верующего есть чувства и поступки, которые, по-видимому, противоречат друг другу. В одном и том же человеке уживаются благодать и грех, ветхая и новая природа;

какое-то время царство Божье и царство сатаны сосуществуют в одном и том же сердце.

Верно, что в период возрождения многие благочестивые люди с легкостью готовы поверить, что любой порыв и любое впечатление, которое они получают, являются непосредственным Божьим откровением. Иногда они верят, что Бог открывает им будущее, иногда — что Он руководит всеми их действиями. Однако эти ошибки не дают нам повода думать, что само возрождение ложно.

#### 8. О тех, кто впадает в ересь и грех

Бог может продолжать Свою работу, даже если тот, кто, казалось, испытывал самое сильное воздействие Духа, впадает в глубокую ересь или грех. Даже если что-то ложно, все же есть то, что по-прежнему остается истинным. Так всегда бывает в эпоху реформации. Так было на протяжении всей истории церкви, в каждом великом возрождении.

Так было даже во времена апостолов: одни впадали в великую ересь, другие — в великий грех, несмотря на то что со стороны казалось, будто Дух совершает в их душах большую работу. Их опыт и поведение были настолько убедительными, что все принимали их за истинных братьев и соработников. Никто не предполагал, что что-то не так до тех пор, пока они не покидали церковь. Некоторые из них были учителями и церковными служителями и даже были благословлены чудесными дарами Духа! (см.: Евр. 5). Вспомним об Иуде, которого ученики считали полностью своим. Никто ничего не подозревал до тех пор, пока, предав Иисуса, Иуда не предал себя самого. Сам Иисус внешне во всем обходился с ним как с истинным учеником, называл его апостолом, посылал проповедовать Евангелие и наделял чудесными дарами Духа. Хотя Иисус знал об Иуде все, Он отказался от роли всезнающего судьи. Вместо этого Он показал пример всем служителям христианской церкви. Этот пример дает нам понять, что наши представления о чужих сердцах могут быть ошибочны, и не надо вести себя так, как будто мы все знаем. Просто надо делать свое дело, опираясь на то, что явно и зримо.

В дни, последовавшие за днями деятельности апостолов, жили великие отступники, которых чтили как людей, исполненных Божьей благодати. Примером может служить Николай, один из семи дьяконов. Иерусалимские христиане верили, что он исполнен Духа, и поэтому большим собранием он был избран дьяконом (Деян. 6:3–5). После этого он отпал от церкви и стал вождем отъявленных еретиков, совершавших гнусные обряды; по его имени их называют николаитами (Отк. 2:6,15). В эпоху Реформации на какое-то время к реформаторам присоединилось немало народу, однако позднее многие из них впали в глубочайшие и нелепейшие заблуждения и стали совершать мерзкие обряды.

Во времена великого возрождения одна из опасностей заключается в том, что у многих, кто какое-то время принимает в нем участие, впоследствии возникают причудливые и нелепые заблуждения. Они хвалятся тем, что обладают высокой духовностью и совершенством и критикуют всех остальных, усматривая в них одну лишь чувственность. Во времена апостолов так поступали гностики, а в эпоху Реформации — некоторые сектанты. Поэтому реформаторам приходилось сражаться не только с римско-католической церковью, но и с теми, кто утверждал, что обладает гораздо большим светом. Эти люди критиковали тех, кто полагал основой всего Писания, называя их «буквалистами» и «исполнителями обетов», то есть считая, что реформаторы знают только слово и букву Писания, но не знают Божьего Духа! Всякий раз, когда свет Евангелия начинал сиять, ниспровергая католицизм, такие люди появлялись, как плевелы среди пшеницы. И тогда многие смеялись над Реформацией, презирали ее и критиковали Лютера за то, что он якобы проповедует Евангелие плоти. А ведь поначалу некоторых из этих неистовых людей реформаторы ценили очень высоко.

То же самое происходило и в Англии, когда в период между правлениями Карла I и Оливера Кромвеля

процветала истинная религия. С такими же проблемами столкнулась и Новая Англия, даже в дни самого чистого исповедания. Дьявол никогда не знает покоя, сея плевелы, и все-таки славная работа Святого Духа не прекращается.

#### 9. Множество проповедей об ужасах ада

Если служители со всей серьезностью и откровенностью проповедуют об ужасах святого Божьего закона, значит вполне вероятно, что Бог по-прежнему совершает Свою работу.

Некоторые говорят, что происходящее вообще нельзя назвать возрождением. Они считают, что проповедники, читая пространные проповеди о страхе, связанном с исполнением святого Божьего закона, и об адском огне, просто запугивают народ. Однако если на самом деле существует ад с его нескончаемыми муками и над многими нависла большая опасность отправиться туда, их, конечно же, надо предупредить! Если верно, что почти все, даже в так называемых «христианских» странах, в конце концов отправляются в ад, поскольку никогда об этом не задумывались, их, конечно, надо предупредить! Им надо рассказать об истине. Если я рискую попасть в ад, я хочу знать как можно больше о том, что меня там ожидает. Если складывается впечатление, что существование ада для меня не важно, и я не пытаюсь его избежать, самым добрым окажется тот, кто приложит все свои силы, желая предупредить меня об ужасах ада.

Я обращаюсь ко всем вам с таким вопросом: разве не так вы поступаете, когда на вас обрушивается какое-нибудь земное бедствие? Представьте, что ваши дети находятся в доме, который охвачен огнем. Они малы и не понимают, что им угрожает, и даже если вы попытаетесь их предупредить, они поначалу не обратят на это никакого внимания. Отнесетесь ли вы к этому спокойно и равнодушно? Или, напротив, закричите во весь голос и, подбирая самые серьезные слова, какие только можно, начнете

громко призывать к осторожности? Конечно, вы так и сделаете! Если бы вы действовали иначе, можно было бы подумать, что вы сошли с ума. В серьезных земных делах, когда требуется мгновенная реакция, люди ведут себя отнюдь не холодно и не беззаботно. Предупреждая других о нависшей над ними опасности, они вовсе не испытывают равнодушия и спокойствия. Мы, служители, утверждаем, что нам известно, что такое ад; мы говорим, что знаем, в каких условиях находятся осужденные и как ужасна их участь. Поэтому совершенно невозможно не предупреждать рискующих туда попасть и не взывать к ним.

Если служители, читая проповеди про ад, остаются холодными и равнодушными, их поведение противоречит сказанному — даже если формально слова соответствуют действительности. У поступков тоже есть свой язык. Мы можем сказать, что опасность, нависшая над человеком, велика и что его участь ужасна. Однако если, говоря это, мы холодны и равнодушны, мы сами разрушаем свой замысел; язык наших действий гораздо выразительнее слов.

Я, конечно же, не говорю, что нам надо проповедовать только закон; сохраняется большая вероятность того, что мы не уделим достаточного внимания другим вопросам. Так же, как закон, надо проповедовать и Евангелие; и закон надо проповедовать только для того, чтобы подготовить путь Евангелию. Основная работа служителей — проповедовать Евангелие: «Потому что конец закона — Христос, к праведности всякого верующего» (Рим. 10:4). Служитель совершает большую ошибку, если слишком много проповедует о страхе, связанном с исполнением закона, и забывает своего Господа, не заботясь о проповеди Евангелия. И все-таки я по-прежнему считаю, что надо акцентировать внимание на законе и что без этого проповедь Евангелия будет бесполезной.

Не будем жаловаться, что в этом возрождении проповедники слишком фанатичны! Они настроены серьезно, а истинная серьезность просто прекрасна. В сущности, это вполне соответствует природе нашей темы. Да, проповедник может быть слишком неистовым, и некоторые

заявляют, что неправильно страхом загонять людей на небеса; я бы ответил, что правильно таким способом хотя бы попытаться отпугнуть их от ада. Люди стоят на самом краю пропасти, они вот-вот упадут — и не осознают опасности. Помните, ведь именно страх заставляет человека бежать из горящего дома. В какой-то мере страх вполне обоснован!

#### РАЗДЕЛ II

# Сказанное Писаниями доказывает, что Бог действует

В первом разделе я указал на некоторые признаки, по которым нам трудно судить, действует ли Бог. Эти признаки можно назвать отрицательными, поскольку они не дают истинного представления о Его работе. Теперь же я хочу показать, каким образом мы можем прийти к определенному выводу, что Бог на самом деле совершает Свою работу. Я хочу показать, что признаки, о которых говорит Писание, ясно свидетельствуют о том, что Бог действует. Мы можем использовать эти признаки для оценки любой работы, не боясь впасть в заблуждение. Как я сказал раньше, я предлагаю обратиться только к тем признакам, о которых говорится в Первом послании Иоанна (1 Ин. 4). Это обусловлено тем, что в данной главе этот вопрос рассматривается непосредственно и гораздо полнее, чем в любой другой части Библии. Итак, рассмотрим эти признаки в том порядке, в каком они изложены в этой главе.

## 1. Когда пробуждается почитание истинного Иисуса

Если у человека возникает глубокое почтение к истинному Иисусу, это верный признак того, что Божий Дух совершает Свою работу. Называя Иисуса «истинным», я имею в виду то, что Иисус был рожден от Девы и распят за воротами Иерусалима, а также то, что Он есть Сын Божий и Спаситель людей, как об этом возвещает Евангелие.

Об этом признаке апостол говорит во 2-м и 3-м стихах. «Духа Божия (и духа заблуждения) узнавайте так:

всякий дух, который исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, есть от Бога; а всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, не есть от Бога...» (1 Ин. 4:2-3) (в английском варианте вместо «исповедует» употреблено слово «признает». — Примеч. пер.) В данном случае речь идет не просто о признании факта, что некогда существовал человек по имени Иисус, который появился в Палестине и совершил и перенес то, о чем говорит Библия. Эти стихи предполагают признание того, что Он был Христом, то есть Сыном Божьим, Который был избран стать Господом и Спасителем. Именно такое значение и предполагает имя Иисуса Христа. Мы знаем, что апостол имеет в виду как раз это — в силу того, о чем он говорит в 15-м стихе. Он по-прежнему рассматривает ту же самую тему (признаки того, что истинный дух действует) и говорит: «Кто исповедует, что Иисус есть Сын Божий, в том пребывает Бог, и он в Боге» (1 Ин. 4:15).

Упомянутое слово «признавать» имеет важное значение. В Новом Завете оно означает гораздо больше, чем просто «допускать». Оно предполагает, что мы знаем нечто и готовы с любовью и славословием возвестить об этом. Например, в Евангелии от Матфея говорится: «Итак всякого, кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцем Моим Небесным» (Мф. 10:32). То же самое слово используется и в Послании к Римлянам. олнако там оно переводится словом «славить». «А для язычников — из милости, чтобы славили Бога, как написано: «за то буду славить Тебя, (Господи), между язычниками и буду петь имени Твоему» (Рим. 15:9). Это же слово упоминается и в Послании к Филиппийцам, где оно переводится словом «исповедовать»: «И всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца» (Флп. 2:11). Мы можем быть уверены, что именно это и имеет в виду Иоанн, когда произносит следующие слова: «Всякий верующий, что Иисус есть Христос, от Бога рожден...» (1 Ин. 5:1) Это подтверждает и апостол Павел, когда дает то же самое правило отличия истинного Духа от всех неистинных: «Потому сказываю вам, что никто, говорящий Духом Божиим, не произнесет анафемы на Иисуса, и никто не может назвать Иисуса Господом, как только Духом Святым» (1 Кор. 12:3).

Итак, если человек убеждается, что ему необходим Христос, и приходит к Нему; если его вера, что Христос реальная историческая личность, усиливается; если он как никогда ранее склоняется к тому, что Христос — это Сын Божий, посланный спасти грешников; если признает, что Он — единственный Спаситель, в котором мы крайне нуждаемся; если ценит Его больше, чем раньше, и вдобавок любит — мы можем быть вполне уверены, что здесь действует Святой Дух! (Говоря это, я подчеркиваю, что мы тем не менее можем и не знать, спасла ли людей, о которых идет речь, совершаемая Духом работа, а также упомянутая убежденность. Это другой вопрос.) Важно то, что человек в этом убежден, и именно об этом говорит апостол. Дух свидетельствует об истинном Иисусе, появившемся во плоти, а не о какой-то лживой подмене, каковой, например, является Христос в понимании старых мистиков или представителей современного либерального богословия. Они могут славить своего собственного лжехриста, совершенно не испытывая никакого уважения к истинному историческому Иисусу. По существу, они уходят от Него. Но никакой дух, кроме Духа Божьего, не может свидетельствовать об истинном Иисусе или приводить к Нему. Почему это так? Потому что дьявол испытывает неизменную злобную ненависть к подлинному Иисусу, особенно как к Спасителю. Он страстно ненавидит историю искупления и учение о нем. Сатана никогда не будет стремиться пробуждать в людях благородные мысли об Иисусе или способствовать тому, чтобы они ценили Его заповеди. Дух, обращающий человеческие сердца к «семени жены», — это не дух змея, питающего неизменную ненависть к нему. Дух, который способствует тому, чтобы люди еще сильнее чтили славного Михаила, князя ангелов, — это не дух дракона, идущего на него войной.

Следовательно, это первый признак того, что Святой Дух действует. Глядя на все, что происходит в религиозном

мире, и желая оценить ситуацию, прежде всего мы должны спросить: «Готовы ли эти люди любить, чтить и ценить подлинного Господа Иисуса больше, чем когда-либо прежде?»

#### 2. Когда царство сатаны терпит натиск

Когда интересы сатанинского царства наталкиваются на противостояние, это верный признак того, что Божий Дух действует. Сатана вдохновляет людей на грех и, кроме того, вдохновляет на то, чтобы они лелеяли земные похоти. Святой Дух этого не делает.

Об этом признаке говорится в 4-м и 5-м стихах. «Дети! Вы от Бога, и победили их; ибо Тот, кто в вас, больше того, кто в мире. Они от мира, потому и говорят по-мирски, и мир слушает их» (1 Ин. 4:4-5). Здесь апостол сравнивает между собой тех, кто находится под влиянием духа истины, и тех, на кого воздействует дух заблуждения. Иоанн подчеркивает такое различие: один дух — от Бога, и поэтому он побеждает духа мира; другой дух говорит о земном и наслаждается им. Здесь дьявольский дух называется тем, «кто в мире». Таково различие между Христом и дьяволом; Христос говорит: «Царство Мое не от мира сего», сатана же назван «богом века сего».

Обратившись к словам апостола, сказанным во второй главе (1 Ин. 2:15—16), мы поймем, что он подразумевает под словами «мир» и «мирское». «Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей; ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира (сего)» (1 Ин. 2:15—16). Он недвусмысленно заявляет о том, что связано с грехом, что вбирает в себя все человеческие пороки и похоти, обо всем, к чему человек обращается, ища удовлетворения.

Поэтому из сказанного апостолом мы уверенно можем заключить, что если люди: а) умаляют свою любовь к обычным земным удовольствиям, выгодам и почестям; б) отучаются от жадного стремления ко всему этому; в) глубоко заинтересованы вечностью и вечным блажен-

ством, которые приходят к ним через Евангелие; г) со всей серьезностью начинают искать Царства Божьего и праведности; д) глубоко убеждены в том, что грех безобразен и приводит к переживанию вины, а также в том, что он ведет к мучению, — тогда надо говорить о том, что Божий Дух поистине действует. Мы никогда не поверим, что сатана стал бы убеждать человека в его греховности и пробуждать его совесть. Совесть — это представитель Бога в душе. Сатане нет никакой выгоды способствовать тому, чтобы ее свет сиял ярче. Он всегда стремится усыпить, успокоить совесть. Когда же она пробуждается, когда открываются человеческие глаза и уста, сатана оказывается неспособным совершить то, что ему хочется совершить. Если дьявол решил ввести человека в грех, станет ли он раскрывать ему глаза, чтобы тот увидел, насколько этот грех безобразен? Разве станет он способствовать тому, чтобы человек боялся греха? Разве он будет заставлять его скорбеть о прошлых грехах? Разве будет говорить, что ему надо освободиться от чувства вины за грех? Разве будет помогать человеку стать осторожнее во всем, что тот делает, чтобы последний мог убедиться, что в этом нет никакого греха? Разве он поможет человеку избежать будущих грехов и стать более осторожным в борьбе с искушениями? Не знаю, о чем думает тот, кто считает, что дьявол так и поступает!

Однако кто-нибудь может возразить, что для того чтобы обмануть человека, дьявол может даже пробудить его совесть, то есть заставить его думать, что он спасен, тогда как на самом деле он по-прежнему пребывает в грехе. Это несерьезные рассуждения. Это все равно, что утверждать, будто Христос ошибся, когда сказал фарисеям: «И если сатана сатану изгоняет, то он разделился сам с собою» (Мф. 12:26). Вспомните: фарисеи считали, что дух, действующий в Христовом служении, от дьявола. Человека с пробудившейся совестью труднее всего обмануть! Чем сильнее пробуждается совесть грешника, тем труднее ее успокоить, пока он на самом деле не освободится от греха. Чем острее человеческая совесть осознает глубину вины,

2 Зак. 380

тем менее вероятно, что человек удовлетворится своей собственной праведностью. Как только он придет в ужас от нависшей над ним опасности, он перестанет считать, что ничем не рискует, если для этого нет достаточных оснований. Пробуждать совесть таким образом — не значит утверждать человека в его грехе. Напротив, это означает, что грех и сатана начинают изгоняться.

Итак, всякий раз, когда мы видим, что люди осознают: а) безобразие греха; б) Божий гнев, вызванный этим грехом; в) свои собственные заблуждения; г) свою потребность в вечном спасении; д) потребность в Божьем милосердии и помощи; е) потребность делать то, что Бог заповедал ради спасения, — мы можем с уверенностью заключить, что Божий Дух действует! Это так, даже если попутно они ощущают какое-то физическое воздействие, плачут, пронзительно кричат или теряют сознание. Это так, даже если с ними случается припадок или на них оказывает влияние что-либо иное, столь же впечатляющее. Все это вообще не имеет никакого значения.

#### 3. Когда у людей возрастает любовь к Писаниям

Когда люди убеждаются, что их любовь к святым Писаниям недостаточна, когда они начинают еще больше верить в их истинность и божественное происхождение, ясно, что здесь действует Божий Дух. Об этом признаке апостол говорит нам в 6-м стихе: «Мы от Бога: знающий Бога слушает нас; кто не от Бога, тот не слушает нас. Посему-то узнаем духа истины и духа заблуждения» (1 Ин. 4:6). Говоря «мы от Бога», он имеет в виду следующее: «Мы — апостолы, которых Бог послал проповедовать Его учение и заповеди». Это относится ко всем, кого Бог предназначил дать Его церкви правила веры и практической жизни. Таким образом, речь идет обо всех тех апостолах и пророках, которых Бог сделал основанием Своей церкви; одним словом, обо всех тех, кого Он вдохновил на Писания.

Дьявол никогда не стал бы стремиться пробудить к Божьим Писаниям такое уважение. Дух обмана не станет убеждать людей, что для выбора правильного направления им надо слушать Бога. Злые духи никогда не призовут: «Обращайтесь к закону и откровению» (Ис. 8:20). Именно так Бог разоблачает злых духов и их учения! Дьявол не скажет вслед за Авраамом: «У них есть Моисей и пророки; пусть слушают их» (Лк. 16:29), равно как не скажет того, что с небес было сказано о Христе: «Его слушайте» (Лк. 9:35). Разве стал бы дух заблуждения, желая обмануть людей, обращать их к непогрешимым Писаниям? Разве стал бы он стремиться к тому, чтобы они хорошо их усвоили? Стал бы князь тьмы, желая упрочить царство тьмы, вести людей к свету Солнца? Дьявол всегда показывает, как сильно он ненавидит Библию; он всегда делает все возможное, чтобы свет ее померк и люди отошли от нее. Он понимает, что этот свет разрушит его темное царство. Он на своем опыте очень хорошо знает, какова сила Писания, способного разрушить его цели и воспрепятствовать его замыслам. Для него это непрестанная мука. Это главное оружие, которое Михаил использует в войне с сатаной; это меч Духа, пронзающий и побеждающий его. Это большой разящий меч, которым Бог наказывает Левиафана, коварного змея. Это острый меч (Отк. 19:15), который исходит из уст сидящего на коне и помогает ему поразить врагов.

Любой библейский текст — мучение для древнего змея. Тысячи раз он ощущает его сильное воздействие. Поэтому он ведет войну с Библией и ненавидит в ней каждое слово. Мы вполне можем быть уверены: он никогда не станет убеждать людей, что Библию надо любить и ценить.

В истории часто случается так, что многие члены новоявленных сект недооценивают писаное Слово Божье. Они утверждают существование какого-то иного авторитета, возвышающегося над Писанием. Это происходит и сегодня. Однако если люди начинают ценить Писания больше, а не меньше, тогда с уверенностью можно говорить, что здесь действует Божий Дух.

## 4. Когда люди встают на путь истины

Основываясь на том, как названы в 6-м стихе два противоположных друг другу духа, мы можем усвоить еще один способ их различения. Одному дано имя «духа истины», а другому — «духа заблуждения».

Эти слова указывают на существенное различие между Духом Божьим и другими духами, которые могут подражать Его работе. Если мы видим, что какой-то дух ведет людей к истине и убеждает их принять то, что истинно, мы можем быть уверены — это Святой Дух. Если, например, люди еще острее осознают, что Бог действительно существует, или что Он великий Бог, ненавидящий грех, или что их собственная жизнь коротка и может прерваться в любой момент, или что есть другая жизнь, а сами они обладают бессмертной душой, - во всех этих случаях мы можем быть уверены, что действует именно Святой Дух. Когда люди понимают, что им придется ответить перед Богом и что они очень греховны по своей человеческой природе и совершили много дурного в жизни, когда они осознают, что не могут спасти себя сами, это значит, они приходят к правильному учению, и мы можем быть уверены, что на них действует Святой Дух.

Именно Святой Дух, а не дух тьмы приводит людей к свету. Христос говорит нам, что сатана — лжец и отец лжи; его царство — царство тьмы. Царство сатаны поддерживается только тьмою и заблуждением; Писание говорит о господстве и власти тьмы (Лк. 22:53, Кол. 1:13). Бесы называются правителями тьмы этого мира. Только Бог приводит нас к свету истины и избавляет от тьмы.

## 5. Когда возрастает любовь к Богу и человеку

Когда люди начинают любить Бога и человека подлинной любовью, мы можем быть уверены в том, что здесь действует Святой Дух. Вот что говорит апостол в одном из стихов рассматриваемой нами главы: «Возлюбленные! будем любить друг друга, потому что любовь от Бога, и

всякий любящий рожден от Бога и знает Бога» (1 Ин. 4:7). В то же время Иоанн указывает, что между людьми, которых влекут два противоположных духа, существует огромная разница. Любовь тоже дает возможность определить, кто обладает истинным духом.

Это становится особенно ясным, если мы обратимся к 12-му и 13-му стихам. «Бога никто никогда не видел: если мы любим друг друга, то Бог в нас пребывает, и любовь Его совершенна есть в нас. Что мы пребываем в Нем и Он в нас, узнаем из того, что Он дал нам от Духа Своего» (1 Ин. 4:12-13). Здесь апостол говорит о любви и о Святом Духе почти как об одном и том же! Если в нас пребывает Божья любовь, значит в нас пребывает Святой Дух. То же сказано в 3:22-24 и 4:16. Любовь - последний признак, на который апостол указывает, желая научить нас точно определять признаки работы истинного Духа, и, по-видимому, он самый важный. Ему он уделяет больше внимания, чем всему остальному. Он утверждает, что любовь к Богу и любовь к ближним для нас одинаково значимы. О любви к ближним он пишет в 7-м, 11-м и 12-м стихах, а о любви к Богу — в 17-м, 18-м и 19-м. Затем в 20-м и 21-м стихах он говорит об обоих видах любви, потому что хочет, чтобы мы поняли: любовь к людям проистекает из любви к Богу. Итак, если у людей появляются возвышенные мысли о

Итак, если у людей появляются возвышенные мысли о Боге и о Его славе, тогда здесь должен действовать Святой Дух. Если они (в какой-то мере) понимают величие Иисуса Христа и понимают настолько, что радуются этому, тогда здесь должен действовать Святой Дух. Они могут сказать, что Господь Иисус — «глава посреди десяти тысяч» и «всецело достойный любви». Он становится очень дорогим для них, и их сердца переполняются чудесной и открытой любовью к Богу, Который отдал Своего единственного Сына на смерть ради них. Конечно же, здесь действует Божий Дух! «Любовь Божия к нам открылась в том, что Бог послал в мир единородного Сына Своего, чтобы мы получили жизнь чрез Него. В том любовь, что не мы возлюбили Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостивление за грехи наши <...> И мы

познали любовь, которую имеет к нам Бог <...> Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас» (1 Ин. 4:9–10,16,19).

Если дух именно поэтому побуждает нас любить Бога, то это Дух Божий. Если нам радостно думать о божественных свойствах, которые открывают Евангелия и Христос, если мы стремимся к общению с Богом и всеми силами хотим уподобиться Ему и жить так, чтобы это было Ему угодно, выражая Ему тем самым свое почитание, — тогда здесь присутствует Божий Дух. Если дух гасит ссоры между людьми, способствует укреплению мира и доброжелательности, а также многим добрым делам, обращенным к спасению душ, — тогда это Дух Божий. Если человеку приятно находиться среди тех, кто явно причислен к детям Божьим и умеет любить той любовью, которую я описал, мы можем быть совершенно уверенными, что здесь действует Святой Дух.

Однако существует и притворная любовь, которая может заявлять о себе среди тех, кого влечет дух лжи и обмана. И все-таки она совсем не похожа на истинную христианскую любовь, которую апостол описывает в этой главе. Самые неистовые фанатики нередко заявляют, что испытывают настоящее единение и взаимную привязанность, однако это всего лишь свидетельство себялюбия. Они любят друг друга, поскольку едины в том, что их отличает от других, в том, что заставляет всех остальных над ними смеяться. Так, например, древние гностики, а также фанатики, появившиеся во времена Реформации, хвалились, что испытывают взаимную великую любовь. Одна группа даже называла себя «семейством любви»! Однако рассматриваемый нами отрывок достаточно говорит о любви христианской, давая возможность отличить истину от лжи.

Истинная любовь исходит из осознания чудесных богатств, которые проявляются в свободной и верховной любви Бога к нам во Христе. Ей сопутствует наше понимание своего абсолютного недостоинства (стихи 9–10, 11 и 19). Истинная, благочестивая и великая любовь

отличается от всяческих подделок, потому что в ней сияет христианская добродетель смирения. Эта истинная любовь сопровождается ненавистью ко всему худому и самоотречением. Христианская любовь — любовь смиренная. «Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего...» (1 Кор. 13:4,5)

Поэтому, когда мы видим, что любовь друг к другу сочетается с чувством личного недостоинства и нищеты духа, — это верный признак того, что здесь действует Божий Дух. Когда человек любит так, в нем пребывает Бог. Любовь, о которой Иоанн говорит, что она является великим признаком истинного Духа, называется Божьей или Христовой любовью (стих 12: «...и любовь Его совершенна есть в нас»). На примере Христа мы знаем, что это за любовь. Его любовь — любовь не только к друзьям, но и к врагам; это любовь кроткого и смиренного духа. «Научитесь от Меня, — говорит Господь Иисус, — ибо Я кроток и смирен сердцем» (Мф. 11:29). Любовь и смирение — два качества, менее всего свойственные дьявольской природе; он же прежде всего исполнен гордыни и злобы.

## Заключение к двум первым разделам

Итак, я описал различные признаки, которые апостол считает свидетельствами работы Святого Духа.

Есть то, что дьявол *не стал бы* делать, даже если бы мог: он не стал бы пробуждать совесть и показывать людям, что они нуждаются в Спасителе. Он не стал бы вселять в них веру в то, что Иисус — Сын Божий и Спаситель грешников, или же пробуждать в них любовь к Нему. Он не стал бы никого убеждать, что Писания — это Слово Божье, и не стал бы вдохновлять людей на их усердное изучение. Он не открыл бы людям истину о том, в чем нуждаются их души, и не привел бы их из тьмы к свету.

Однако есть и то, что дьявол *не может* сделать *и не* сделает. Он не даст людям духа божественной любви, христианского смирения и сознания внутренней духовной нищеты; он не смог бы этого сделать, даже если бы захотел. Он не может дать другим того, чего сам не имеет; все это чуждо его природе.

Отсюда следует вывод: когда умы людей подвергаются сильному воздействию, мы можем с уверенностью заключить, что Святой Дух совершает свою работу, если на самом деле обнаруживаются все перечисленные признаки. Это поистине так, что бы ни происходило попутно, какие бы люди ни становились орудиями в Его руках, какие бы средства ни использовались (ибо Бог обладает верховной властью, и мы не можем понять всего того, что Он совершает) и что бы ни влияло на человеческую плоть. Признаки, которые перечисляет апостол, самодостаточны и подтверждают друг друга. Они ясно указывают на воздействие перста Божьего и перевешивают тысячи

мелких возражений, которые могут проистекать из странностей, непостоянства, ошибок в поведении или, в данной связи, из заблуждений и проступков тех, кто утверждает, что испытывает такое возлействие.

Достаточно ли этих признаков? Кто-нибудь скажет, что этих признаков недостаточно, и сошлется на слова апостола Павла: «Ибо таковые лжеапостолы, лукавые делатели, принимают вид Апостолов Христовых. И не удивительно: потому что сам сатана принимает вид Ангела света» (2 Кор. 11:13–14). На первый взгляд, эти слова Павла доказывают, что невозможно выносить никакого суждения, раз уж сатана способен так обманывать.

Однако на самом деле речь идет не об этом. Лжепророки, о которых упоминает Иоанн, то же самое, что и лжеапостолы, о которых предупреждает нас Павел и вид которых принимает дьявол, чтобы походить на ангела света. Иоанн утверждает, что, несмотря на притворство, возможно отличить истину от лжи! Когда он говорит: «Не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они», он, по сути дела, убеждает нас в следующем: «В мир пришли многие, которые суть служители дьявола, несмотря на то что называют себя пророками. В них дьявол принимает вид ангела света. Используйте правила, которые я даю вам, чтобы отличить истину от лжи».

Если мы захотим узнать, что еще в Новом Завете сказано об этих лжепророках и лжеапостолах, мы не найдем ничего, что противоречило бы указанным отрывкам. Например, дьявол принимает вид ангела света, когда кто-то очень хвалится чрезвычайными познаниями (Кол. 2:8; 1 Тим. 1:6–7, 6:3–5; 2 Тим. 2:14–18; Тит. 1:10,16). В раннюю эпоху существования церкви последователи этих людей называли себя «гностиками», они стремились доказать, что получили особое знание. Дьявол, пребывавший в них, стремился создать нечто подобное чудесным дарам Святого Духа, включая видения, откровения, пророчества и так далее. Поэтому такие люди назывались лжеапостолами и лжепророками (Мф. 24:24). Были те, кто говорил

о своей большой святости и умении вести духовные беседы (Рим. 16:17–18; Еф. 4:14). Поэтому они назывались лукавыми делателями, безводными источниками и облаками (2 Кор. 11:13; 2 Пет. 2:17; Иуд. 12). Существовали также элементы суеверного богослужения, участники которого хотели показать, что они более святы, чем другие (Кол. 2:16–23). На самом же деле у этих людей было ложное и злое рвение (Гал. 4:17–18; 1 Тим. 1:6 и 6:4–5). Порой бытовало показное смирение, по существу очень далекое от истинного (Кол. 2:18,23). Но разве что-нибудь из этого как-нибудь влияет на то, что было сказано об истинных признаках Духа? Вовсе нет! Я сделал то, что намеревался сделать, то есть я показал, как нам с уверенностью различить, совершает ли Бог Свою работу или нет. А теперь перейдем к осмыслению сказанного.

#### РАЗДЕЛ III

# Некоторые практические выводы

## 1. Это возрождение подлинно

Мой первый вывод таков: на основании вышесказанного, невозможно отрицать, что возрождение, которое началось в последнее время, в целом исходит от Святого Духа.

Для того чтобы принять конкретное решение, нам надо знать ответ только на два вопроса: каковы факты и каковы правила, необходимые для принятия этого решения. В данном случае эти правила содержатся в Слове Божьем, и выше я их изложил. Мы потратили немало времени на их рассмотрение, и поэтому теперь обратимся к фактам, если мы желаем понять, что на самом деле происходило в период этого великого возрождения, охватившего Новую Англию? Существует только два способа, с помощью которых мы можем это узнать. Один заключается в том, чтобы внимательно посмотреть на все это самим, а другой — в том, чтобы узнать у других.

Вывод прост — это возрождение истинно. Факты настолько ясны, что мы не должны сомневаться, что в данном случае Бог действительно совершает Свою работу, а иначе нам придется прийти к выводу, что правила, данные Иоанном, неверны! Например, в этом возрождении многие отвернулись от пустоты мира и вместо этого стали проявлять беспокойство — и немалое — в поисках вечного блаженства. Они самым серьезным образом ищут своего спасения; они целиком убеждены в своем грехе и вине. Их совесть пробуждается; они сознают, сколь ужасен Божий гнев, и начинают искать Его благодати. Они гораздо усерднее стараются использовать те способы познания Бога, которые Он им дал. С особой серьезностью

они относятся к Божьему Слову; они любят его читать, слушать и стараются постичь глубже, чем прежде.

Святой Дух — это Дух истины, и хорошо известно: те, кто ощущает воздействие этого возрождения, имеют более полное представление об истине. Быстрее, чем когдалибо прежде, люди находят ответы на вечные вопросы, они осознают, что должны умереть, что жизнь коротка и неопределенна, что существует великий Бог, Который ненавидит грех и перед Которым им придется держать ответ, что Он будет судить их вечно и что они очень нуждаются в Спасителе. Это дает возможность еще сильнее осознать, насколько дорог им Иисус, Который был распят, и как сильно они в Нем нуждаются. В результате они начинают искать Его.

Обо всем этом должно быть хорошо известно повсеместно, потому что это не совершалось в каком-то «закоулке». Возрождение не ограничивается несколькими отдаленными городами, но ощущается по всей стране и особенно в самых больших и густо заселенных районах. Отсюда следует, что Христос совершает Свои чудеса среди нас, как Он это делал в Иудее. Это возрождение продолжается значительное время, и поэтому у нас была серьезная возможность понаблюдать и поразмышлять о том, что происходит. Каждый, кто знает людей, которых оно коснулось, видит немало того, что отметил в Первом послании Иоанн и что показывает: это возрождение — дело рук Божьих.

## Мы обмануты (или обманываем других)?

На этот вопрос гораздо легче ответить тогда, когда возрождение происходит среди множества людей в самых разных местах. Если бы речь шла о небольшом количестве людей, мы с полным основанием могли бы заподозрить обман. Члены небольшой группы могут утверждать, что с ними происходило то, чего на самом деле не происходило, и что у них был опыт, которого на самом деле никто из участников никогда не знал. Однако если такая работа охватывает значительную часть страны, если в нее

вовлекаются самые разные люди всех возрастов, если это оказывает влияние на многих вполне нормальных и разумных людей, которые хорошо образованы и честность которых хорошо известна остальным, тогда глупо предполагать, что мы не можем вынести никакого решения о происходящем! Возрождение продолжается уже в течение нескольких месяцев. Те, кому хорошо известны вовлеченные в него люди, вполне способны решить, пробудились ли они духовно или нет? Равным образом первые могут понять, стали ли последние любить Писание больше, чем прежде, или больше ли они обеспокоены собственным спасением?

Однако некоторые продолжают возражать, что все это кажется им фанатизмом. Не так-то легко определить, говорят они, спаслись ли эти люди на самом деле или им внушили идею этого спасения! Допустим на мгновенье, что так оно и есть, и тогда возникает необходимость провести одно важное различие. Наверное, было бы самонадеянно утверждать, что мы верим в какие-то определенные истины, которые нас спасают, однако мы не будем самонадеянными, если скажем, что более обычного убедились в правоте этих истин! Если кто-то, смутившись тем, что в первом утверждении содержится слишком большая уверенность в спасении, захочет обойти его стороной, он не сможет найти никаких оснований, чтобы точно так же поступить и со вторым утверждением. Честные и разумные люди могут надеяться, что при такой постановке вопроса им поверят! Даже в том, что касается первого утверждения, вероятность ошибки у большинства меньше, чем у немногих.

Однако на данный момент речь идет не о том, способствует ли спасению людей то воздействие на их умы и сердца, которое они получили. Если их любовь к Христу и Писаниям возрастает так, как мы об этом говорили, тогда это верный знак того, что Божий Дух действует. Библейские правила одинаково хорошо применяются независимо от того, спасен ли тот, на кого воздействует Дух, или нет.

#### Как это возрождение влияет на людей

По Божьему провидению мне довелось несколько месяцев провести с теми, кто участвовал в этом возрождении. Я мог часто наблюдать за теми явлениями, которые приводили некоторых к сильному нервному срыву имею в виду такую реакцию, как плач, пронзительный крик и т. д. В течение нескольких месяцев я видел и то, что происходит, и результат произошедшего. Некоторых из тех, кто подвергся такому влиянию, я знаю довольно хорошо, я был их пастором как до, так и после этого. Поэтому я считаю своим долгом засвидетельствовать, что насколько это возможно определить человеку — данное возрождение включает в себя все те признаки, которые я перечислил, рассматривая Послание Иоанна. У многих наблюдался какой-нибудь один из указанных признаков, а у очень многих наблюдались все, причем очень ярко выраженные.

Люди, попавшие в ситуацию, повлекшую за собой столь сильное расстройство, обычно подвергались воздействию двух видов. Одни испытывали сильное страдание, видя свой грех, других охватывало чувство величия и необычайного превосходства Божьих дел. Поговорим о каждой группе людей в отдельности.

## Первая группа: угнетенные собственным грехом.

В этих случаях страдание почти всегда было вызвано подлинным осознанием истины о самом себе. Лишь очень немногие, казалось, в какой-то мере притворяются, но очень много было таких, кто действительно страдал. Тем не менее они не теряли контроль над собой; те, кто мог говорить, вполне могли объяснить, что происходит и почему в данный момент они так удручены. Впоследствии они могли вспомнить, что с ними произошло. Я знал лишь очень немногих, кто, страдая глубоко, на какое-то время терял рассудок. И хотя я видел сотни, быть может, тысячи людей, совсем недавно испытавших такие душевные муки, я не знаю ни одного, кто терял бы рассудок постоянно.

Бывали случаи, когда глубокое осознание греха приводило к настоящей депрессии. Такие люди не просто удручены истиной: их мучат какие-то призраки и странные идеи, и с ними невозможно общаться, невозможно взывать к их разуму или советовать им обратиться к Писаниям.

Другие же люди, которые, как мне казалось, глубоко осознали свой грех и поэтому сильно страдали, не могли как следует объяснить, что с ними происходит. Тем не менее в таких случаях окончательный результат оказывался положительным. Конечно, ничто из сказанного не удивит тех, кто имеет хоть какой-то опыт общения с людьми, испытывающими духовные проблемы. Их чувства оказываются для них самих совершенно новыми, и они поначалу не знают, как об этом рассказать. Но в дальнейшем они становятся вполне способными объяснить свое состояние.

Некоторые предполагают, что то острое осознание собственной греховности, которое я описал, вызывается не чем иным, как обычным человеческим страхом. Однако нам надо научиться четко различать страх и страдание, которые возникают в результате осознания какой-то ужасной истины (страх, который может быть вполне оправдан), и страх или страдание, для которых нет никакой реальной причины.

Такой страх может быть двух видов. Во-первых, людей может пугать нечто неистинное. Такого я почти не видел, за исключением случаев депрессии. Во-вторых, страх может быть вызван чем-то внешним, что люди видят или слышат, не зная, что это такое. Они боятся, что это нечто ужасное, но их сознание вообще не подвергается воздействию никакой конкретной истины. Такого я опять-таки почти не видел, шла ли речь о молодых людях или о пожилых, участвовавших в этом возрождении. Что же касается тех, кто, участвуя в нем, испытывает глубокий ужас, то они вполне могут объяснить, почему это происходит. Они рассказывают, что ощущают свою глубокую порочность и множество грехов. Они говорят, как осквернены их сердца и как они ненавидят Бога и любят все злое. Они

осознают, насколько они упрямы и как окаменели их сердца; они глубоко ощущают свою вину перед Богом и думают об ужасном наказании, которого заслуживают все грешники. Очень часто они ясно и живо представляют себе вечные муки в аду; в то же время они знают, что находятся в руках Бога, который сильно гневается на совершенный ими грех. Глубина Его гнева ужасает их. Они полагают, что настолько разгневали Бога, что Его гнев скоро обрушится на них; они верят, что находятся в большой опасности, так как Бог больше не будет терпеть их прегрешения. Даже теперь Он готов покончить с ними и отправить их в тот самый ад, который они так ясно стали себе представлять. Они все больше и больше понимают, как напрасны и пусты их прежние надежды; они верили в то, что никогда не сможет их спасти. Сейчас они во власти Бога, но Он разгневан. Очень многие ясно видят, что они вполне заслужили Его гнев и почти ощущают близость ада. Чувствуя каждый миг, что ад вот-вот разверзнется под их ногами, они понимают, что вполне этого заслужили, и знают, что Бог действительно Господь и может сделать так, как захочет. Вряд ли надо повторять, что все это соответствует истине и Писанию, — и страх, проистекающий из осознания этого, вполне разумен!

Очень часто таких людей успокаивает какой-нибудь текст из Писания, где говорится о верховной власти Бога; такие отрывки укрепляют веру в Него. После трудной душевной борьбы они ощущают в себе способность подчиниться воле праведного и всемогущего Бога даже до того, как увидят свет Евангелия. В такое время они могут ощущать физическую слабость, кажется, они вот-вот умрут, — и затем тьму их душ озаряет Божий свет. Исполненный славы Искупитель, несущий чудесную благодать, открывает им Себя со страниц какого-нибудь библейского отрывка. Иногда этот свет озаряет их сердце внезапно, иногда это происходит постепенно. И все-таки он наполняет их души любовью, восхищением, радостью и смирением. Они начинают любить непревзойденного Искупителя и просто жаждут смириться перед Ним. Они желают,

чтобы и другие увидели Его, приняли и получили от Него свободу. Они жаждут жить ради Его славы, однако знают, что лишь своими силами ничего не могут сделать; они видят, что очень грешны и с большим недоверием относятся к порывам своего сердца.

По прошествии времени становится еще яснее, что сердце таких людей действительно изменилось и впоследствии Божья благодать воздействовала на них так же, как на тех, кто пережил обращение, не участвуя в этом возрождении. Они испытывают те же трудности, искушения и утешения. Основное различие заключается в следующем: очень часто свет, который они увидели, и отрада, которую они получили, оказываются гораздо сильнее обычных. Именно такой опыт переживало множество совсем малых детей. Были случаи, очень похожие на то, что мы читаем в Евангелии от Марка (Мк. 1:26 и 9:26), где сказано: «Тогда дух нечистый, сотрясши его и вскричав громким голосом, вышел из него». (Быть может, эти слова Писания должны приготовить к такому и кого-то из нас.) Некоторые, прежде чем освободиться, проходили этапы мучительной борьбы; к сожалению, другие тоже испытывали такие страдания, которые, однако, миновали, не принеся спасения.

Большой беспорядок? Некоторые возражают, утверждая, что это возрождение — всего лишь большой беспорядок. Большая толпа поднимает большой шум, и, следовательно, говорят они, Бог за этим не стоит, так как Он — Бог порядка, а не смятения. Но они просто не понимают, о каком «смятении» идет речь! Смятение вызывается тем, что начатое нами дело прерывается и цель остается не достигнутой. Однако цель и замысел наших публичных богослужений заключается в том, чтобы грешники осознали свою греховность и обратились. Я на самом деле считаю, что те, кто может сдержаться и сидеть тихо, так и должны поступать, но, если Бог делает так, что многие не могут остановиться, я думаю, что такое «смятение» не больше того, которое возникнет, когда мы соберемся в поле и наше служение будет прервано излиянием Духа! Пусть

Бог сделает так, чтобы все наши служения прерывались таким образом, как это будет в ближайшее воскресенье! Не надо сожалеть, что они прерываются, если благодаря этому достигается цель — осознание и обращение! Человек, отправляющийся за сокровищем, не сочтет себя обманутым, если найдет его на полпути!

Вторая группа: охваченные чувством Божьего величия. А теперь немного поговорим о тех, кто входит во вторую группу. Кроме людей, которых одолевают глубокое осознание собственного греха и страх наказания, в последнее время я вижу таких, которые утратили всю свою физическую силу, ощутив превосходство Искупителя и чудо Его самоотверженной любви. Это сопровождалось очень пеобычным чувством осознания собственной никчемности и ничтожности, выражением глубокого смирения и ненависти к себе.

Это случалось не только с новообращенными. Многие из тех, кто, как мы надеемся, обратились раньше, ощущают большую радость и любовь, сопровождающуюся обильными слезами. Они сильно раскаиваются и проявляют большое смирение, сознавая, что могли бы с большим успехом жить во славу Божью, чем делают это сейчас. Они яснее видят свое ничтожество и зло своих сердец. Они самым серьезным образом настроены впредь стараться жить лучше, однако сильнее чем когда-либо осознают свою неспособность к этому. Многих охватывает жалость к другим и жажда помочь им спастись.

Есть и многое другое, о чем я мог бы упомянуть, говоря об этом изумительном возрождении, согласующемся со всеми признаками, на которые я обращаю внимание. Если апостол Иоанн перечислил признаки истинной работы Духа, то это и есть та работа!

## Сравнение с прошлыми возрождениями

Провидению было угодно отправить меня в город, где возрождение происходило раньше. Я счастлив, что в течение двух лет работал в этом городе с пожилым и

почтенным Стоддардом. В это время я познакомился со многими, кто испытал духовное воздействие во время его служения. Их опыт соответствовал учению всех признанных богословов, и все утверждали в один голос, что то возрождение было настоящим. Новое возрождение затронуло тот же город (как, впрочем, и другие), и я могу засвидетельствовать, что это, вне всякого сомнения, та же работа, несмотря на изменившиеся обстоятельства. Если Бог в этом не участвует, значит мы неправильно понимаем Библию, и нам придется отказаться от богооткровенной религии и прекратить все разговоры об обращении и христианском опыте.

### Ошибки этого возрождения

Каковы ошибки этого возрождения? Были случаи, когда люди поступали безрассудно. Кроме того, многие замечали, что в их поступках ощущаются некоторая непоследовательность и даже заблуждения.

Но стоит ли этому удивляться после столь долгого периода апатии? На первых порах проблемы почти неизбежны. Создавая мир, Бог не сотворил его сразу совершенным. После того как Он впервые сказал «Да будет свет», еще оставалось немало несовершенства, тьмы и даже хаоса и смятения. Затем, после того как Бог начал освобождать Свой народ от долгого египетского рабства, можно было наблюдать, как ложные чудеса какое-то время смешивались с истинными, и в результате египтяне очерствели сердцем и стали сомневаться, что Бог действительно совершает Свою работу. Когда дети Израиля впервые отправились за ковчегом Божьим, после того как долгое время пренебрегали им и жили без него, они не сделали всего, что должны были сделать (1 Пар. 15:13). Когда сыны Божьи предстали перед Господом, среди них был и сатана. Когда корабли Соломона привезли золото, серебро и жемчуг, они также привезли обезьян и павлинов. Когда наступает пора темной ночи смениться рассветом, на какое-то время он сливается с тьмой, и мы не вправе ожидать, что солнце в один миг взойдет и засияет во всем своем полуденном блеске! Зеленый плод созревает медленно, и лишь постепенно доходит до свойственного ему совершенства, так же и Царство Божье, как говорит нам Христос (Мк. 4:26–29).

Отсутствие мудрости и существование заблуждений станут еще менее удивительными, если мы вспомним, что в ходе этого возрождения духовное воздействие в основном пережили молодые люди. Естественно, у них меньше опыта и, кипя молодой энергией, они в большей степени склонны доводить дело до крайностей. Сатана будет держать людей в оковах как можно дольше, и даже когда будет близок конец его власти, он попытается подтолкнуть их к каким-либо крайностям. Так он надеется унизить Бога и нанести вред истинной религии.

Думаю, одна из причин, приведших к столь большому заблуждению, такова: во многих местах люди видят, что служители не одобряют происходящего. По этой причине они не отваживаются просить у них руководства (к чему те, собственно, призваны) и остаются без руководителей. Поэтому нас не удивляет, когда, оставшись как овцы без пастыря, люди просто сбиваются с пути! В таких обстоятельствах они постоянно нуждаются в сильных и мудрых руководителях.

Даже если у собрания есть служители, одобряющие возрождение и радующиеся ему, не следует ожидать, что служители или народ точно знают, что им делать в таких чрезвычайных обстоятельствах. Дело новое, и необходимо время и опыт, чтобы понять, как относиться к происходящему. Мы это чувствуем в нашем собрании. Нынешнее возрождение гораздо чище того, которое нам довелось пережить шесть лет назад; кажется, оно духовно чище, свободнее от искажений и портит его лишь незначительная несдержанность. Оно вызывает в душе человека глубокое смирение перед Богом и людьми. В одном отношении разница особенно примечательна: если раньше, ощущая возвышенную радость и переживая опыт возрождения, люди забывали, насколько Бог выше их, и поэтому о своих новых ощущениях говорили с чрезмерной

легкостью, то теперь, похоже, такой тенденции совсем не наблюдается. Напротив, их радость более торжественна и более благоговейна, как и заповедует Бог (Пс. 2:11). Это не потому, что их радость не так велика: во многих случаях она даже гораздо больше. Многие из нас, испытавшие сильное воздействие во время предыдущего возрождения, получили даже более возвышенный небесный опыт, чем раньше, но радость смиряет их; она сокрушает их сердца и равняет их с прахом. Говоря о своей радости, они не смеются, но исходят слезами. Те, кто раньше смеялся, ныне плачет, но все равно люди согласны, что их радость больше, чище и слаще, чем была прежде. Теперь они больше походят на Иакова, который, когда Бог явился ему в Вефиле, сказал: «Как ужасно место сие». Они подобны Моисею, который, когда Бог явил ему Свою славу, поклонился до земли и почтил Господа.

# 2. Мы не должны препятствовать этому подлинному возрождению

Второй вывод таков: не будем делать ничего, что так или иначе могло бы помешать этому возрождению; напротив, мы должны всячески содействовать ему. Сила Христа проявляется в замечательной и чудесной работе Его Духа; все Его ученики должны признать Его и воздать Ему те почести, которые Он заслуживает. Божья работа не всегда признается теми, кто утверждает, что верует. Достаточным доказательством этому служит пример иудеев, которые жили во времена Господа Иисуса и Его апостолов. Те, кто не считает это возрождение подлинным, должны быть очень осторожны. Когда Христос был в мире, мир не знал Его. Он пришел к тем, кто притязал на звание Его народа, но они Его не приняли. О пришествии Христа было много пророчеств в Писаниях, и Его уже давно ожидали. Однако поскольку Христос пришел не так, как они Его ожидали, они не смогли осознать Его появления своим земным разумом, не признали Его. Вместо этого они противостояли Ему, называли безумцем и заявляли, что Он творит Свои чудеса не Божьим Духом, а дьявольским.

Они изумлялись тому великому, что Он совершал, не знали, как к этому относиться, но не признавали Его.

Те же самые иудеи не уверовали и тогда, когда в дни жизни апостолов Божий Дух излился столь чудным образом. Они усматривали в Нем нечто ложное. Увиденное изумило их, но они остались непоколебимы. Сильнее всего отвергали эту работу те, кто был больше всего уверен в своей собственной мудрости. (Писания говорят об этом так: «То вот, Я еще необычайно поступлю с этим народом, чудно и дивно, так что мудрость мудрецов его погибнет, и разума у разумных его не станет» [Ис. 29:14]). Многие, имевшие весьма доброе имя благодаря своей религии и святости, презирали то, что совершал Бог. Почему? Потому что они понимали, что это положит конец их привилегированному положению, лишит почестей и будет служить укором той религии, которая представляла собой простую формальность и была исполнена равнодушия. По этой причине некоторые в открытую противоборствовали работе Божьего Духа и называли ее работой дьявола. Они выступали против собственной совести, и поэтому они были повинны в непростительном грехе против Святого Духа. Те, кто не признает подлинность этого возрождения, должны быть осторожны во всем, что они говорят и делают! Кроме того, библейское пророчество говорит о другом, духовном пришествии Христа, решившего воздвигнуть Свое царство в этом мире. Божья церковь этого тоже долго ждала. Библия заставляет нас поверить, что во многом это будет похоже на первое пришествие нашего Господа. Нет сомнений, что сегодня церковь по своему низкому уровню развития очень напоминает церковь иудеев той поры, когда пришел Христос. Поэтому нет ничего удивительного, что почти всем это возрождение кажется странным. Было бы еще удивительнее, если бы это было не так!

Является ли это возрождение началом утверждения Христова царства или нет, становится ясным из всего сказанного мной, а говорил я о том, что здесь тем же образом действует тот же самый Дух. Можно быть уверенным, что люди, которые продолжают противоборствовать этому возрождению и отказываются признать, что Христос совершает в нем Свою работу, навлекут на себя Божий гнев, подобно тем иудеям, которые не пожелали признать Христа. Это замечание особенно верно по отношению к учителям Его церкви. Им не годится рассуждать, что здесь, мол, есть над чем подумать и что есть серьезные основания сомневаться в этой работе. Учителя иудейской церкви находили бесчисленное множество препятствий и считали их непреодолимыми. Многое в том, что касается Христа, а также работы Его Духа, после вознесения казалось им странным; они были уверены, что их возражения серьезно обоснованы. Для иудеев Христос и Его работа были камнем преткновения. Однако Христос сказал: «И блажен, кто не соблазнится о Мне» (Мф. 11:6). Несмотря на все их доводы, Христос долгое время не совершал Своей работы в Иудее, пока отказавшиеся признать Его не ощутили великую вину перед Богом. Поэтому Христос осудил их, говоря, что, хотя они могут «лице земли и неба распознавать», они не могут распознать признаков иного времени; «зачем же вы и по самим себе не судите, чему быть должно?» (Лк. 12:56-57)

В наши дни великий Иегова явился среди нас в Своем могуществе. Он творит много удивительного. Те, кто отказывается признать Его присутствие, окажутся виноватыми! Господь является в могущественном и благодатном труде, исполненным славы. Он является среди народа почти по всей земле и обильно свидетельствует о Своем присутствии. И все- таки многие не принимают и не признают Его; они не радуются Его благодатному присутствию, и даже не благодарят за столькие благословения. Оставаться молчаливым в такой ситуации — значит наверняка навлекать на себя Божий гнев, после того как Он столь многое совершил. Да, даже молчание - это противостояние Божьей работе, противостояние молчаливое, тайное. Такие служители мешают Божьей работе, ибо Христос сказал: «Кто не со Мною, тот против Меня» (Мф. 12:30).

Тем, кто до сих пор не знает, как относиться к этому возрождению, и особенно тем, кто говорит о нем с презрением, надо помнить слова Павла об иудеях, находившихся в таком же положении: «Берегитесь же, чтобы не пришло на вас сказанное у пророков: «Смотрите, презрители, подивитесь и исчезните; ибо Я делаю дело во дни ваши, дело, которому не поверили бы вы, если бы кто рассказывал вам» (Деян. 13:40-41). Им наверняка надо трепетать от этих слов! Тем, кто думает, что эта работа не может быть истинной просто потому, что она столь могущественна и обширна, надо вспомнить о неверующем сановнике из Самарии, который спросил: «Если бы Господь и открыл окна на небе, и тогда может ли это быть?» Елисей тогда ответил ему: «Вот, увидишь глазами твоими, но есть этого не будешь» (4 Цар. 7:2). Облачный и огненный столп для египтян стал столпом тьмы, и если таким же является для вас и это возрождение, остерегайтесь, чтобы такое понимание не привело вас к гибели, неся свет Божьей церкви!

Некоторые просто занимают выжидательную позицию, довольствуясь тем, что ведут себя осторожно, желая как следует разобраться, что же на самом деле происходит. Они хотят посмотреть, какого плода дождутся те, кто участвует в этом возрождении. Я серьезно прошу этих людей подумать, оправдывает ли такая «осторожность» их нежелание признать Христа, Который так чудесно и благодатно присутствует в этой стране. Они могут ждать плода, однако они не знают точно, какого именно. Они не способны определить, когда он появится! В своем желании увидеть совершенную Божью работу они похожи на глупца, который, сидя на берегу реки, ждет, пока не утечет вся вода. Нельзя надеяться, что Божья работа когда-нибудь будет совершаться без труда, сомнений и тревог. «Надобно придти соблазнам» (Мф. 18:7). Возрождение всегда сопровождается множеством проблем. Божьи дела можно сравнивать с Его словом: поначалу оно кажется очень трудным для понимания, странным и непоследовательным. Христос и Его работа всегда были и будут для нас своего рода камнем преткновения.

Упоминая о славном возрождении религии в Божьей церкви, пророк Осия (глава 14) говорит, что Бог будет для Израиля, как роса, что это будет возрождение, ветви которого расширятся, и заключает: «Кто мудр, чтобы разуметь это? Кто разумен, чтобы познать это? ибо правы пути Господни, и праведники ходят по ним, а беззаконные падут на них» (Ос. 14:10).

Желающие как следует разобраться, что же на самом деле происходит, сетуют на отсутствие времени. Им кажется, будь у них время, они могли бы вынести более обоснованное суждение. Я в этом сомневаюсь. Вполне возможно, что проблемы, связанные с этим возрождением, будут увеличиваться, а не уменьшаться. Возможно, среди тех, на кого это возрождение оказало свое влияние, мы увидим еще больше случаев отступничества и великого греха. Если одно препятствие будет устранено, то, конечно, появятся другие. Дела Христа похожи на Его притчи: их смысл сокрыт в величайшей глубине. Бог утвердил их, чтобы испытать наше духовное чувство, и поэтому те, кто исполнен духа неверия, порока и недовольства, «видя не видят» (Лк. 8:10). Иудеи, видящие Христовы чудеса, тянули время, чтобы еще лучше убедиться, что Он — Мессия: они ожидали небесного знамения. Их ожидания были напрасны. Со временем проблемы нарастали как снежный ком, а их неверие становилось все сильнее и сильнее. Многие молящиеся о приходе славного возрождения, о котором говорит Писание, не знают, о чем конкретно они просят. (И это опять напоминает об иудеях, которые молились о пришествии Христа.) Если бы Бог послал это возрождение тогда, они не приняли бы его и не признали.

Быть может, те, кто желает быть самыми *осторожными*, в конце концов окажутся самыми *безрассудными*. Ожидая момента, когда они наконец смогут признать, что Бог на самом деле действует, они упустят возможность принять участие в этом великом благословении. Они упустят самую драгоценную возможность обрести божественный свет, благодать и утешение, которые Бог когда-либо

даровал Новой Англии. Славный источник пробился, и множество людей стекается к нему, утоляя свою жажду. Другие же так долго к нему не подходят, что в конце концов дождутся, пока он перестанет бить! Удивительно, почему сомневающиеся в этой работе не предпринимают дальнейших исследований. Если бы они пришли туда, где возрождение ощущается наиболее сильно, если бы поговорили с людьми, на которых оно повлияло наиболее явно (и не с одним или с двумя, а со многими), тогда бы они наверняка изменили свое мнение.

Многие совершают большую ошибку, основывая свои критические замечания на слухах! Лучше бы они последовали примеру неверующего Гамалиила: «И ныне, говорю вам, отстаньте от людей сих и оставьте их: ибо, если это предприятие и это дело — от человеков, то оно разрушится, а если от Бога, то вы не можете разрушить его; берегитесь, чтобы вам не оказаться и богопротивниками» (Деян. 5:38-39). Не знаю, смог ли я разубедить сомневающихся, но надеюсь, что они, по крайней мере, обратят внимание на осторожность Гамалиила. Если они сумеют извлечь из этого урок, они не будут противостоять возрождению или говорить что-нибудь такое, что могло бы бросить тень со стороны на этот процесс; не будут, чтобы тем самым не противостоять Святому Духу. Быть может, тот, кто выступает против Бога-Отца или Бога-Сына, менее виновен, чем тот, кто выступает против Святого Духа и его работы, совершаемой в людских сердцах. Нет ничего другого, что с такой же вероятностью могло бы навсегда воспрепятствовать любому его благотворному воздействию на наши души. Если кто-то по-прежнему решительно продолжает зло говорить об этом, я настоятельно прошу его быть осторожным, чтобы не стать виновным в непростительном грехе. Именно в такое время, как наше, когда Святой Дух, пребывая среди нас, властно совершает свою работу, этот грех наиболее вероятен. Это возрождение может продлиться, и тогда будет удивительно, если некоторые из его противников не станут повинны в данном грехе. По существу, они уже несут за это от-

ветственность. Те, кто элонамеренно противостоит этому возрождению и говорит, что это работа дьявола, всего лишь на шаг отстоят от совершения непростительного греха. А шаг этот заключается в противостоянии возрождению вопреки своей совести и внутренней убежденности. И хотя кто-то старается не мешать ему явно и не критиковать его в открытую, я боюсь, что в такое время, как наше, многие, решившие молчать (и особенно служители), навлекут на себя проклятие Господнего Ангела. «Прокляните Мероз, говорит Ангел Господень, прокляните, прокляните жителей его за то, что не пришли на помощь Господу, на помощь Господу с храбрыми» (Суд. 5:23). Поскольку великий Бог явил Себя в нашей стране таким чудесным образом, все мы должны надеяться, что так или иначе это на нас повлияет. Те, кто не получает от этого духовного блага, наверняка станут еще виновнее и несчастнее. Это всегда так. И если для тех, кто это принимает, наступает лето благоприятное и время великого благоволения, то для других приходит день отмщения (Ис. 59:2). Когда Господь посылает Свое слово, оно не уходит в пустоту, оно не может не повлиять на нас, и тем более такого не происходит с Его Духом. Когда Христос совершал Свое земное служение в Иудее, многие отвергли Его, однако им не было позволено избежать последствий этого шага. Бог дал знать всем людям, что Христос был среди них, и позволившие себе усомниться скорбели о произошедшем. Посылая пророка Иезекииля к детям Израиля, Бог сказал. что, независимо от того, станут они Его слушать или нет, они будут знать, что среди них был пророк. Мы можем быть уверены: Бог каждому даст знать, что Иегова пребывает в Новой Англии!

## 3. Пусть друзья возрождения будут осторожны

Мой третий и окончательный вывод относится к тем, кто является другом этого возрождения, кто использует его себе во благо и стремится ему содействовать. Избегайте всяческих ошибок, дурных поступков и всего, что

может бросить тень на это возрождение. Вообще не давайте никакого повода тем, кто только и ищет предлога для критики. Апостол Павел призывал Тита быть очень осторожным в том, что касалось проповеди и поведения (Тит. 2:7–8). Нам надо быть мудрыми, как змеи, и простыми, как голуби. В дни благословения, подобные нынешним, очень важно хранить мудрость и непорочность. Понятно, что сатана, великий враг этого возрождения, приложит все свои силы, желая ввести нас в заблуждение. Если ему это удастся, для него это будет великой победой. Он знает, что этот успех гораздо значильнее, чем победа над сотней других людей. Нам надо бодрствовать и молиться, так как мы всего лишь малые дети; мы знаем, что рыкающий лев слишком силен, а древний змий — слишком хитер.

Нашей лучшей защитой будет смирение и полное предание себя воле нашего Господа Иисуса Христа. Поэтому будем всячески остерегаться возможности возгордиться. Очень опасно похваляться необычайными благословениями и опытом, которые мы, как нам думается, получили. После таких благословений нам надо проявлять особую заботу о наших сердцах, чтобы случайно не причислить себя к лучшим из Божьего народа. Нельзя считать, что мы больше других способны наставлять и порицать этот лукавый род. Нельзя думать, что мы пророки или необычные посланники неба. Имея замечательный опыт, посланный Богом, мы не должны иметь ни капли тщеславия. После разговора Моисея с Богом на горе сияние Его лица ослепило Аарона и народ, однако сам Моисей не мог его видеть (Исх. 34:29-30). Гордость опасна для всех нас; Бог видел, что даже Павел подвергался этой опасности. Несмотря на то что он, наверное, был самым великим святым, несмотря на то что он разговаривал с Богом, будучи восхищенным до третьего неба, ему все равно угрожала опасность гордости (2 Кор. 12:7). Гордость — самая опасная змея в нашем сердце; это самый первый грех, проникший во вселенную. Это самое глубинное основание всего здания греха, самый тайный и коварный из всех грехов. Он с

готовностью примешивается ко всему. Ничто не является таким ненавистным Богу, ничто так не противоречит духу Евангелия, ничто так не вредит Евангелию. Никакой другой грех так не помогает дьяволу войти в сердца святых, как гордость. Я много раз видел, как это происходит даже с великими святыми. Дьявол пытается наслать на них гордость сразу после какого-нибудь значительного события или испытания и ведет святого по ложной дороге. Потом только Бог может открыть им глаза и дать возможность увидеть, что именно гордость их соблазнила.

Желая оказать посильную помощь, я хочу определить некоторые конкретные области, в которых, как мне кажется, друзьям возрождения надо проявлять осторожность.

1) Не слишком доверяйте сильным впечатлениям ума. Некоторые из истинных друзей возрождения совершают эту ошибку. Они слишком готовы следовать порывам и сильным впечатлениям своего ума. Они поступают так, как будто только что получили небесные откровения о Божьих намерениях, а также о том, о чем Библия ничего не говорит. Поступать таким образом — значит требовать не просто благодатного воздействия Духа на наши сердца: это значит требовать даров Духа, а также порывов истинного богодухновения, каким обладали пророки и апостолы. Дары и богодухновенность апостол отличает от благодати Духа (1 Кор. 13).

Одна из причин, заставляющая придавать слишком большое значение этим впечатлениям, заключается в том, ччто у некоторых возникают неправильные представления о грядущем тысячелетии. Такие люди верят, что отчасти слава этого века будет состоять в том, что церковь вновь получит сверхъестественные дары Духа. Мне кажется, они придерживаются такой точки зрения потому, что не рассмотрели должным образом ни природу, ни значение двух различных способов воздействия Святого Духа. Он двояко совершает в верующем Свою работу:

«обычным» и благодатным способом, а также необычным и чудесным.

В отрывке, который начинается с конца 12-й главы (1 Кор. 12:31), апостол Павел показывает, что именно обычные благодатные дары являются самыми лучшими и славными. Говоря об этих дарах Духа, он призывает: «Ревнуйте о дарах больших, и я покажу вам путь еще превосходнейший» (то есть превосходнейший путь, которым Дух воздействует на нас; см.: 1 Кор. 12:31). Затем в следующей главе он показывает, что этот «превосходнейший путь» является даром божественной любви. На протяжении всей главы он говорит, что нам куда больше надо желать любви, чем вдохновения. Гораздо чаще, сообщая Свою природу душе, Бог наделяет сердце спасительной благодатью, а не ниспосылает чудесные дары. Именно благодать, а не дары являют Божий образ. Душа счастливее и прекраснее всего тогда, когда она наделена не дарами, а благодатью. Благодать — это дерево, которое приносит бесконечно лучшие плоды. Спасение и вечная радость пребывания в Боге обещаны не тем, кто обладает превосходными дарами, а тем, кто наделен божественной благодатью. Человек может иметь сверхъестественные дары, но все равно будет отвратителен Богу и пойдет в ад.

Истинная духовность и вечная жизнь души заключаются в благодати Духа, которую Бог дает только Своим избранникам, Своим дорогим детям. Иногда Он «бросает» дары псам и свиньям, — так Он поступал с Валаамом, Саулом и Иудой. Отрывок из Послания к Евреям (Евр. 6:4–6) показывает, что в ранней церкви были люди, обладавшие этими сверхъестественными дарами, а потом совершившие непростительный грех. Многие грешники в день суда воскликнут: «Не от Твоего ли имени мы пророчествовали? И не Твоим ли именем бесов изгоняли? И не Твоим ли именем бесов изгоняли? И не Твоим ли именем многие чудеса творили?» Величайшее преимущество апостолов и пророков заключалось не в том, что они были богодухновенны и творили чудеса, а в том, что они были святы. Благодать, жившая в их сердцах, давала им гораздо больше, чем их чудесные дары.

Давид радовался не тому, что он царь или пророк, а тому, что Лух Божий святым образом воздействует на его сердце и являет ему божественный свет, любовь и радость. У апостола Павла было много видений, откровений и чудесных даров. У него их было больше, чем у других апостолов, но он готов был все это оставить ради духовного познания Христа. Христос призывает апостолов радоваться не тому, что им повинуются духи, а тому, что их имена написана на небесах. Свидетельство этому представят не дары, а благодать. Благодать в сердце — даже большее преимущество, чем то, которое было у девы Марии, когда силою Святого Луха она восприняла в себя второе лицо Троицы. Испытывать воздействие Духа и иметь в сердце божественную любовь — величайшее преимущество и слава высшего небесного архангела; благодаря этому простые создания могут общаться с Самим Богом-Отцом и Сыном в Их красоте и блаженстве. Благодаря этому святые становятся причастниками божественного естества и светом Христовой радости.

В Послании к Ефесянам (Еф. 4:11-13) апостол показывает, что все чудесные дары даются ради обычной освящающей работы Духа. Они ни на что не годны, если не достигают этой цели, и не только не послужат во благо всех, кого они не освящают, но, напротив, усугубят их нищету. Апостол говорит, что это превосходнейший путь, которым Бог сообщает церкви Свой Дух во все века; это величайшая слава церкви. Именно эта слава больше всего уподобляет земную церковь церкви небесной, ибо на небе способность пророчествовать, умение говорить на многих языках и все прочие чудесные дары прекращаются. На небе этим путем Бог дает лишь милосердие и божественную любовь, которая «никогда не перестает». Таким образом, слава приближающегося тысячелетия не требует обладания этими сверхъестественными дарами. В тот день церковь земная почти полностью уподобится совершенной церкви небесной, и я верю, что она уподобится ей и в этом: сверхъестественные дары исчезнут. Они станут похожими на свет звезд и луны, которые

поглотятся светом солнца божественной любви. Апостол говорит об этих дарах как о детской забаве в сравнении с воздействием Духа, приносящего божественную любовь. Они даны церкви только для того, чтобы помочь ей пройти период своего детства. Когда она обретет полное водительство и когда утвердятся все обычные средства обретения благодати, дары начнут исчезать по мере того, как церковь будет взрослеть и набираться мужества. Апостол Павел так объясняет это: «Когда я был младенцем, то по-младенчески говорил, по-младенчески мыслил, по-младенчески рассуждал; а как стал мужем, то оставил младенческое» (1 Кор. 13:11), — то есть речь идет о том младенческом, о котором он рассказывает в трех предыдущих стихах.

Кто-то может решить, что апостол думает о небесной церкви, предсказывая, что пророчества и откровения прекратятся и исчезнут, когда эта церковь достигнет зрелости, однако это не так. Он имеет в виду церковь, которая приходит в зрелое состояние в этом мире, потому что говорит о той зрелости, когда дары прекратятся, а вера, надежда и любовь останутся. Он проводит различия между тем, что остается, и тем, что исчезает (8-й стих). Не будет чудесных даров, но вера, надежда и любовь останутся. Поэтому надо думать, что он говорит о земной церкви, и особенно о церкви в последние века существования мира. Членам коринфской церкви надо было это услышать по двум основным причинам: во-первых, потому что он уже говорил им, что они находятся в состоянии младенчества (3:2), и, во-вторых, потому что, по-видимому, эта церковь больше, чем все остальные, изобиловала чудесными дарами. Однако, когда наступит славное тысячелетие церкви, свет станет столь сильным, что можно будет говорить о созерцании «лицем к лицу» (13:12; см. также: Ис. 24:23 и 35:1-7).

Поэтому я не жду, что когда приблизятся славные дни церкви, чудесные дары будут даваться вновь, да и не хочу, чтобы это произошло. Мне кажется, они не прибавят славы к тем дням, а только убавят. Гораздо лучше четверть

часа наслаждаться сладостным воздействием Духа, чем весь год получать пророческие видения и откровения — ведь это воздействие являет божественную духовную красоту Христа, Его бесконечную благодать и самоотверженную любовь. Оно порождает в душе веру, любовь, кроткое удовлетворение и радость. Откровения были необходимы ранней церкви, но теперь она перестала в том нуждаться, потому что близится самое славное и совершенное состояние церкви на земле. Для того чтобы утвердить Божье царство по всему миру, не надо обладать сверхъестественными дарами. Сейчас я вижу столь много Божьей работы, совершающейся «превосходнейшим путем», что вполне убежден: Бог легко может действовать без этих даров.

Поэтому я хотел бы самым серьезным образом просить Божий народ очень осмотрительно отнестись к тому, сколько внимания надо уделять такого рода вещам. Я вижу, как пророчества и подобное им во многих случаях оказываются несостоятельными. Я знаю по опыту, что, хотя то или иное впечатление может оказывать очень сильное воздействие на разум (и даже на разум великих святых, да к тому же как раз тогда, когда они обладают великой духовной силой и общаются с Богом, — и это воздействие комментируется в Писаниях), нет никакого надежного признака, что перед нами небесное откровение. Я знаю, что такие впечатления оказываются ложными, даже если налицо все обстоятельства, о которых я упомянул. Бог дает нам Писания как свет, сияющий во тьме. Те, кто, оставляя это верное слово пророчества, следует упомянутым впечатлениям, уклоняются от водительства полярной звезды, чтобы идти за блуждающим огоньком. Неудивительно, что результат иногда бывает очень печальным.

2) Не пренебрегайте человеческими познаниями и исследованиями. По сути дела, этот вывод вытекает из первого положения: так как мы не можем ожидать непосредственного откровения, нам не следует пренебрегать познаниями. Напрасно утверждают, что если служитель церкви использует лишь человеческие познания, то от

этого мало пользы, или ее нет вообще. Давайте подумаем вместе: говорить, что в человеческих познаниях нет никакой пользы, — значит утверждать, что нет никакой пользы и в воспитании ребенка, или что ее нет от тех знаний, которых у взрослых больше, чем у детей. Если бы это было так, четырехлетний ребенок мог бы так же учить в Божьей церкви, как это делает хорошо образованный тридцатилетний мужчина, при условии, что тот и другой получили одинаковую благодать. Это означало бы, что своими действиями они в равной мере могут приблизить Божье царство. И вывод напрашивается такой: взрослые все-таки обладают большими способностями и могут совершить больше, чем дети, следовательно, если их познания будут возрастать, они смогут совершить еще больше добра (при условии сохранения полученной благодати). Конечно, чем больше мы знаем, тем больше мы можем совершить доброго или злого, в зависимости от нашего выбора. Вряд ли кто-нибудь станет отрицать, что Бог в достаточной мере использовал человеческие познания, а для примера вспомним апостола Павла, а также Моисея и Соломона.

Отсутствие пренебрежительного отношения к знаниям, добытым обычным путем, естественным образом помогает развить то же отношение к средствам для достижения таких знаний, то есть исследованиям. Исследование очень помогает во время подготовки к наставлению других. Несмотря на то что некоторые, чьи сердца исполнены Божьего духа, могут сказать очень много полезного, не прибегая к исследованию, это не оправдывает всех прочих, такое исследование отрицающих. Это все равно что броситься вниз с кровли храма в надежде, что ангел Господень подхватит нас, и не думать о том, что существует другой, более медленный и спокойный путь вниз! Кроме того, оно помогает проповедникам внимательно относиться к изложению своей проповеди: если проповедь построена хорошо, ее легче понять и запомнить.

3) Поостерегитесь судить других. Существует еще одна деталь, на которую христианам надо обратить

особое внимание. Речь идет об осуждении других. Разве Писания дают нам право заявлять, что те, кто называет себя христианами, лицемеры или что они не пережили истинного обращения? Напротив, Писание часто предостерегает нас от осуждения других, и поэтому надо отнестись к данным нам правилам очень внимательно. В Новом Завете Христос запрещает говорить о том, что люди не обратились, если они называют себя христианами и живут доброй жизнью. Поскольку Он это запрещает, Его ученики тоже не должны этого делать, какими бы сведущими в этом вопросе они себе ни казались и как бы ни чувствовали необходимость этого. Право судить человеческие сердца имеет только Бог, и нам запрещены подобные притязания. «Соделай и воздай каждому по путям его, как Ты усмотришь сердце его, ибо Ты один знаешь сердце всех сынов человеческих» (З Цар. 8:39). Мы не имеем права судить не мотив, которым движимо человеческое сердце, а состояние этого сердца перед Богом, то есть не можем решать, обратились ли те, кто об этом говорит, или нет. Эта мысль подтверждается следующими библейскими отрывками: 1 Пар. 28:9; Пс. 7:9; Пс. 25; Прит. 16:2, 17:3, 21:2; Отк. 2:22-23. Кроме того, вынесение такого решения запрещается и в Послании к Римлянам: «Кто ты, осуждающий чужого раба? Пред своим Господом стоит он или падает» (Рим. 14:4), а также в Послании Иакова: «Един Законодатель и Судия, могущий спасти и погубить: а ты кто, который судишь другого?» (Иак. 4:12) и в Первом послании к Коринфянам: «Для меня очень мало значит, как судите обо мне вы, или как судят другие люди; я и сам не сужу о себе... судия же мне Господь» (1 Кор. 4:3-4).

Заповеди подтверждают, что нельзя торопиться выносить решение, которое принадлежит последнему дню. Например, об этом сказано в Первом послании к Коринфянам: «Посему не судите никак прежде времени, пока не приидет Господь, Который и осветит скрытое во мраке и обнаружит сердечные намерения, и тогда каждому будет похвала от Бога» (1 Кор. 4:5).

Отличать лицемеров, которые принимают благочестивый вид и говорят благочестивым языком, от святых —

значит отделять козлов от овец, — а для этого и предназначен Судный день! Таким образом мы совершаем большую ошибку, осмеливаясь выносить окончательное решение о том, кто руководствуется в своих поступках истиной, а кто — нет. Нам не дано проводить различие между истинными святыми и лицемерами, отделять овец от козлов, а пшеницу от плевел. Нам запрещено даже пытаться делать это. Многим слугам хозяина поля казалось, что они это могут! Но Господь говорит им: «Нет, чтобы, выбирая плевелы, вы не выдергали вместе с ними пшеницы». Когда наступит время жатвы, Он сам все сделает как надо (Мф. 13:29). О том же говорится и в притче о злых виноградарях (Лк. 20). Смотрители за урожаем и виноградником — это слуги Господа жатвы, служители Евангелия. Мы видим, что в наши дни притча о пшенице и плевелах сбывается: пока люди спят (и Церковь охвачена долгим затяжным сном), враг сеет плевелы на поле; теперь урожай зреет, по мере того как церковь оживает, и некоторые из слуг говорят: «Пойдем и выберем плевелы». Я знаю, иным людям, пережившим сильное религиозное потрясение, кажется, что они вполне могут выполнить эту работу: в конце концов, им достаточно поговорить с кемнибудь несколько минут, и они уже полны решимости! Однако опыт подсказывает мне, что это не так.

Было время, когда я не понимал невозможности заглянуть в глубины человеческого сердца. Теперь же я не так милосерден, как обычно бывал, и в то же время более милосерден, чем прежде. В грешниках я вижу больше того, что как будто похоже на святость, а в людях благочестивых — больше того, что заставляет их казаться мне еще более плотскими и духовно мертвыми лицемерами, чем я когда-либо предполагал! Чем дольше я живу, тем меньше удивляюсь, что Бог оставляет за Собой право судить человеческие сердца и повелевает нам не начинать этого до наступления жатвы. Я преклоняюсь перед Божьей мудростью, а также перед Его добротой по отношению к нам, которые проявляются в том, что Он никогда не поручит эту великую работу такому бедному, слабому и недальновидному созданию!

Я настолько слеп, горделив, пристрастен, полон предрассудков и сердечного заблуждения, что радуюсь замыслу Бога, оставившего эту работу Тому, Кто бесконечно больше для нее подходит.

Да, разговоры некоторых людей, а также рассказы о пережитом ими опыте очень вдохновляют. Нельзя и помыслить, что они не могут быть Божьими детьми. Мы обязаны думать о них самое лучшее, в то же время полагаясь на слова Писаний. Они напоминают, что в святом все, принадлежащее духовной жизни, пребывает в скрытом состоянии (Кол. 3:3-4). Их пища – сокровенная манна; они питаются тем, чего другие не знают, и человек со стороны не может понять их радости. Только сердце дает представление о красоте внутренней (1 Пет. 3:4). И только Бог может видеть это сердце. Христос дает святым новое имя, и только они его знают (Отк. 2:17). Истинный израильтянин — тот, кто подверг себя внутреннему обрезанию, и его хвала обращена к Богу, а не к людям. Таким образом, только Бог может сказать о нем, что он действительно истинный израильтянин, как примерно в таких же словах поясняет апостол (1 Кор. 4:5). Павел говорит здесь, что один лишь Бог может решить, кто есть истинный христианин, и Он сделает это в Судный день; апостол добавляет, что «тогда каждому будет похвала от Бога».

Особым предостережением может служить пример Иуды. Несмотря на то что он так долго находился среди учеников (и их опыт был подлинным), они, по-видимому, не могли ни на минуту усомниться в его искренности, пока порочное поведение не раскрыло его истинное лицо. Пример Ахитофела тоже очень показателен. Давид не подозревал его в измене, хотя был мудрым и святым. Давид очень хорошо знал Писания; он знал больше всех своих учителей, даже больше многих древних; он был очень опытным и находился на вершине власти. Его называли великим пророком. С Ахитофелом они были большими друзьями и единомышленниками в религиозных и духовных вопросах. Однако Давид не только не подозревал, что перед ним лицемер, но и полагался на него как на истинного

святого. Он наслаждался духовным общением с ним, более чем кому-либо другому доверял ему в духовных вопросах, однако Ахитофел вовсе не был святым. Он был грешником, — кровожадным, подлым негодяем. «Посреди его пагуба; обман и коварство не сходят с улиц его. Ибо не враг поносит меня, — это я перенес бы; не ненавистник мой величается надо мною, — от него я укрылся бы: но ты, который был для меня то же, что я, друг мой и близкий мой, с которым мы разделяли искренние беседы и ходили вместе в дом Божий» (Пс. 54:12–15).

Совершенно недопустима мысль, что мы способны судить тех, кто кажется нам христианином. Никто не имеет права исключать кого-либо из них по каким-то иным соображениям, кроме сображений нормальной церковной дисциплины, которую Бог дал Своей церкви. Я очень прошу тех, кто горит искренним желанием способствовать Божьей работе, как следует об этом поразмыслить. Я уверен, что те, кому много приходится общаться с людьми, со временем согласятся со мной, даже если сейчас они меня не слушают.

4) Ведите себя сдержанно во время споров. Я хотел бы, чтобы друзья этого славного возрождения не слишком вдавались в полемику. Когда споров вокруг слишком много, они сопровождаются горячностью и гневом. Возьмем, к примеру, нашу общую молитву и проповедь, в которых так часто говорится о гонениях. Мне кажется, даже если бы на самом деле их было в десять раз больше, не стоило бы вспоминать о них слишком часто. Христиане должны походить на агнцев и стараться обходиться без жалоб и слез. Много лучше, следуя примеру нашего дорогого Искупителя, молчать, не раскрывая рта. Они не должны уподобляться свиньям, которые готовы визжать, как только до них дотронешься. Не стоит сразу же думать и говорить об огне с неба, если самаряне противостоят нам и не хотят пустить в свои селения. Ревностным Божьим служителям надо как следует подумать о наставлениях, которые апостол Павел дает усердному молодому служителю: «Рабу же Господа не должно ссориться, но быть приветливым ко всем, учительным, незлобивым, с кротостью наставлять противников, не даст ли им Бог покаяния к познанию истины, чтобы они освободились от сети диавола, который уловил их в свою волю» (2 Тим. 2:24–26).

В заключение я хочу сказать еще несколько слов. Я бы смиренно советовал тем, кто любит Господа Иисуса Христа и желает приблизить Его царство, внимательно отнестись к превосходному, мудрому правилу, которое Он нам дает: «И никто к ветхой одежде не приставляет заплаты из небеленной ткани; ибо вновь пришитое отдерет от старого, и дыра будет еще хуже. Не вливают также вина молодого в мехи ветхие; а иначе прорываются мехи, и вино вытекает, и мехи пропадают; но вино молодое вливают в новые мехи, и сберегается то и другое» (Мф. 9:16-17). Боюсь, что сегодня в некоторых местах этой страны вино действительно налито в «мехи ветхие», потому что люди не обращают внимания на эти слова. На мой взгляд, мы слишком настойчиво говорим о том, что в религиозных вопросах существует лишь одно направление, в результате чего многое в нашей религии превращается в простую формальность, но в то же время я считаю, что нам надо осторожнее относиться к нововведениям. Новому свойственно потрясать, приводить людей к разговорам и спорам и, следовательно, мешать истинной религии набирать силу. Одних это заставляет противостоять совершающейся работе, другие слишком много об этом думают, и есть немало тех, кто запутывается в собственных сомнениях и колебаниях. В результате люди перестают выделять самое главное и обращаются к совершенно незначительному, поэтому надо избегать того, что слишком отличается от обычной практики, если, конечно, это не является чем-то важным. Тем самым мы последуем примеру Павла, который весьма преуспел в распространении истинной религии: «Для Иудеев я был как Иудей, чтобы приобресть Иудеев; для подзаконных был как подзаконный, чтобы приобресть

подзаконных; для чуждых закона — как чуждый закона, — не будучи чужд закона пред Богом, но подзаконен Христу, — чтобы приобресть чуждых закона; для немощных был как немощный, чтобы приобресть немощных. Для всех я сделался всем, чтобы спасти по крайней мере некоторых. Сие же делаю для Евангелия, чтоб быть соучастником его» (1 Кор. 9:20–23).

#### Грешники в руках разгневанного Бога

Проповедь Джонатана Эдвардса, произнесенная в 1741 году

...Когда поколеблется нога их... Втор. 32:35

В этом стихе Бог грозит отмщением грешным и неверующим израильтянам. Они были Божьим народом. Они знали Божий закон и приносили жертвы за грех, которые Он определил. Они видели, как Бог чудесным образом совершает Свою работу. Однако, несмотря на все это, у них не было никакой духовной проницательности, как сказано в 28-м стихе. Они были подобны саду, который производил одни лишь ядовитые плоды, несмотря на все усилия садовника, как сказано в двух предыдущих стихах. Из слов, которые я выбрал для своей проповеди («Когда поколеблется нога их»), следуют четыре аспекта, касающиеся наказания и гибели, на которые были обречены эти грешные израильтяне.

**Во-первых**, они *были* обречены на уничтожение. Человек, стоя на скользком месте или идя по нему, всегда рискует упасть. Сама картина, которую рисует этот текст, — это картина поскользнувшейся ноги, и такой же образ используется в 72-м псалме: «Так! на скользких путях поставил Ты их, и низвергаешь их в пропасти» (Пс. 72:18).

Во-вторых, они могут погибнуть внезапно, в любое время. Человек, который идет по скользкому пути, всегда рискует упасть. Он не может сказать, будет ли он в ближайший миг стоять или падать, и если все-таки упадет, то это произойдет мгновенно. И об этом снова говорится в 72-м псалме: «Так! на скользких путях поставил Ты их, и низвергаешь их в пропасти. Как нечаянно пришли они в разорение, исчезли, погибли от ужасов!» (Пс. 72:18–19)

**В-третьих**, предполагается, что они могут упасть сами, без всякого толчка со стороны. Человека, который стоит на скользком или идет по нему, толкать не надо: чтобы упасть, ему достаточно его собственного веса.

**В-четвертых**, нам дают понять, что единственная причина, по которой они еще не упали, заключается в том, что еще не пришло назначенное Богом время. Текст говорит, что когда оно наступит, их нога поскользнется. Бог не будет больше поддерживать их на скользком пути. Он позволит грешникам идти, и в тот момент, когда Он им это позволит, они упадут и погибнут.

Смысл, который я нахожу в этом тексте и соотношу с нашим временем, таков: единственное, что на какой-то миг удерживает грешников от ада, — это то, что Богу угодно их удерживать. Когда я говорю, что это единственная причина, я имею в виду, что Бог обладает высшей властью и делает все, что хочет. Когда же я говорю, что так Ему угодно, я имею в виду, что ничто постороннее Его не сдерживает. Ему бы не составило труда позволить человеку упасть. Объясню подробнее.

- 1) У Бога хватит силы в любой момент ввергнуть грешника в ад. Никто в нашем мире не способен противостоять Богу. Он не просто может ввергнуть грешника в ад, для Него это было бы слишком легко. Иногда земной правитель пытается покорить того, кто восстал против него, но обнаруживает, что это трудно. Быть может, мятежник построил очень мощную крепость, а быть может, у него много сторонников. Однако к Богу это не относится. Нет такой крепости, которая не пала бы под воздействием Его силы. Нет такой рати, которая могла бы Ему противостоять. Самое большее, что из себя представляют Его враги. — это груды мякины на пути урагана и просторы несжатых полей на пути пожирающего пламени. Нам совсем не трудно оборвать тонкую нить, на которой висит груз. Богу так же легко в любой момент, в который Он только пожелает, ввергнуть Своих врагов в пучину ада. Когда Он говорит, сама земля содрогается; неужели мы можем устоять перед Ним?
- 2) Грешники заслуживают ада. Бог справедлив, однако справедливость не мешает Ему ввергнуть грешников в ад. Напротив, именно справедливость взывает к тому, чтобы их грехи заслужили бесконечное наказание. Это та справедливость, что заставляет говорить о «виноградной лозе Содомской» (стих 32): «Сруби ее: на что она и землю занимает?» (Лк. 13:7) Божий меч готов обрушиться в любой момент, и его удерживает только Божья воля. Божье милосердие, а не справедливость препятствует тому, чтобы нога грешника поскользнулась в этот самый миг.
- 3) Они уже приговорены к аду. Божий закон это неизменный закон праведности, и Он уже вынес приговор. Он гласит: «...не верующий уже осужден» (Ин. 3:18). Всякий необратившийся принадлежит аду, и мы могли бы сказать, что это полагающееся ему наказание. Однажды Иисус сказал Своим собеседникам: «Вы от нижних» (Ин. 8:23), и именно туда они и направляются! Справедливость требует, чтобы грешник был отправлен в ад, и Божье слово обещает, что такое время настанет.

- 4) Бог уже разгневан на них, и Его гнев не пройдет, когда они окажутся в аду. Когда грешники испытывают адские муки, это происходит потому, что Бог разгневан на них. Причина, по которой кто-то не попадает в ад уже сейчас, заключается не в том, что Бог на них не разгневан! На самом деле Бог сильнее разгневан на тех, кто еще жив и находится на земле (и даже сидит в этом собрании и слушает эту проповеды!), чем на тех, кто уже горит в адском пламени. Дело не в том, что Бога не заботит их порочность; Его гнев уже направлен против них. Преисподняя уже готова, огонь пламенеет, печь раскалена и готова их принять. Бог не «такой, как мы», что бы мы ни воображали!
- 5) Дьявол уже сейчас готов наброситься на них. Дьявол готов навсегда сделать их своими, как только Бог это позволит. Они принадлежат ему. Он владеет их душами, и они являются членами его царства. Писание говорит нам, что они находятся в его власти (Лк. 11:21). Бесы похожи на алчных голодных львов, которые видят свою добычу, но пока не могут ее схватить. Их сдерживает Бог, но как только Он перестанет это делать, они тотчас завладеют душами грешников.
- 6) Внутри у грешников ад. Внутри любого плотского человека уже есть семена адского огня. В сердце каждого есть такие грехи, которые, если бы Бог не сдерживал их проявлений, вырвались бы наружу, как это случается с теми, кто проклят. Писание сравнивает души грешников с взволнованным морем (Ис. 57:20). Сейчас Бог Своей великой силой сдерживает их порочность, но если Он перестанет это делать, она уничтожит все вокруг. Грех это страдание и гибель души; развращенность человеческого сердца беспредельна. Если бы Бог Своей всемогущей силой не сдерживал грех, последний тотчас вверг бы душу в огненную печь, полную серы.
- 7) Мы находимся в опасности, даже если думаем, что это не так. Человеку подчас кажется, что у него хорошее здоровье, что никакая опасность ему не грозит, и все-таки уже в следующий миг он может войти в вечность! Он не способен разглядеть надвигающуюся катастрофу, но это не означает, что угрозы нет. Все мы знаем об этом из истории и по опыту. Существует очень много вещей, о которых мы никогда не думали, но которые приводят жизнь человека к неизбежному концу. Необратившиеся идут над адской пропастью по гнилой доске, каждый миг рискуя туда сорваться. Если бы Бог захотел в любой момент лишить человека жизни, то Ему, конечно же, не надо было бы прибегать к чуду,

потому что и без него существует много способов это сделать! Помните: все в руках Божьих; любая болезнь, любое несчастье, смерть, — все в Его власти.

- 8) Никакими стараниями нельзя продлить жизнь. И снова наш опыт показывает, что это так. Мудрый умирает так же легко, как глупый, и, в конце концов, никакая забота о себе не играет никакой роли. Мы знаем, что, в среднем, мудрый живет не дольше глупого. Именно об этом и говорит Писание: «Мудрый умирает наравне с глупым» (Екк. 2:16).
- 9) Как бы человек ни надеялся избежать ада, он не сможет этого сделать, если по-прежнему будет отрицать Христа. Каждый, кто слышит о существовании ада, надеется, что так или иначе сможет его избежать! Быть может, он верит, что его спасет его собственная доброта. Он полагается на добрые дела, которые совершил или совершает, а может быть, надеется совершить нечто доброе, что спасет его от ада, в будущем. И каждому думается, что он окажется на высоте! Наверное, любой из нас слышал, что спасаются лишь немногие и что большинство когда-либо умерших уже отправилось в ад, но все равно думает, что преуспеет там, где другие потерпели неудачу. Он полагает, что его не пошлют в это мученическое место, и хочет в этом удостовериться!

Однако такие люди глупы, они обманывают самих себя. Вверяя себя своим собственным делам и планам, они вверяют себя теням. Да, большинство из тех, кто уже умер, теперь находится в аду, однако не потому, что они были глупее ныне живущих! Не потому, что они были неосторожны, и не потому, что ничего не предпринимали, чтобы избежать ада! Если бы мы могли спросить всех сразу, кто из них думал, что попадет в ад, когда слышал о нем, все наверняка ответили бы: «Нет, я твердо решил быть очень осторожным; у меня были такие продуманные планы; я полагал, что моей доброты достаточно, чтобы избежать ада. Но смерть пришла ко мне так внезапно! Я не ожидал ее, она пришла, как вор. Божий гнев слишком быстро обрушился на меня. Я был глуп! Пока я думал о том, что я сделаю, чтобы избежать ада, внезапная смерть завладела мной».

10) Бог не обязан еще какое-то время удерживать от ада того, кто не обратился. Он нигде не давал такого обязательства. Он не обещал вечной жизни, не обещал спасти от вечной смерти тех, кто не верит в Христа. Это завет благодати; Бог дал много великих и благодатных обетований, но они применимы только к тем, кто верит в них и полагается на Господа Иисуса

Христа. Тот же, кто не верит в них и не полагается на Господа, вообще никак не причастен к этим обетованиям. Если человек не верит в Иисуса Христа, Бог вовсе не обязан хоть на какой-то миг удерживать его от вечных мук.

Итак, подведем итог всему вышесказанному: всех необращенных Бог держит в Своих руках над адской бездной. Каждый по своей природе заслуживает этого ада; Бог гневается на грешников, и, пока они не уверуют в Христа, они не могут чувствовать себя в безопасности. Им не за что ухватиться; единственное, что удерживает их от ада, заключается в том, что Божье время еще не настало, но оно приближается, и скоро «поколеблется нога их».

Какая страшная тема! И потому, наверное, она может пробудить у необращенных желание очиститься от грехов. Конечно, написанное мною касается каждого, кто не является истинно верующим в Христа. Горестная вечность, озеро кипящей смолыпростирается под вами. Уже начинает жечь яркое пламя Божьего гнева, уже широко раскрылась адская пасть, готовая поглотить любого, и вам не на чем стоять и не за что ухватиться.

Быть может, вы этого не осознаете. Вы знаете (конечно же!), что вы не в аду, но не понимаете, что это заслуга Бога. Вы усматриваете в этом другие причины: хорошее здоровье, заботу о себе и так далее. Однако в конечном счете все это ничего не значит; если бы Бог решил убрать Свою руку, то все ваши меры предосторожности удержали бы вас от падения с таким же успехом, с каким удержал бы вас разреженный воздух!

Именно ваш собственный грех делает вас тяжелыми, как свинец. Если бы Бог отпустил вас, тяжесть греха потащила бы вас в ад. Ваше хорошее здоровье, забота о себе и даже ваша праведность удержали бы вас с таким же успехом, с каким паутина может удержать скалу! Если бы это не было высочайше угодно Богу, земля не держала бы вас ни минуты. Даже само творение противится греху и страдает от него. Само солнце, если бы могло, отказалось бы светить, вместо того чтобы продолжать дарить свет, пока вы грешите и служите сатане. Если бы могла, земля, дающая пищу и питие, перестала бы это делать, так как вы используете эти добрые дары, чтобы вскармливать свои похоти. Сам воздух, если бы мог, противился бы тому, чтобы вы им дышали, потому что благодаря этому вы остаетесь живы и продолжаете служить Божьим врагам. Все сотворенное Богом добро по своей природе и было сотворено для людей, чтобы, пользуясь этими дарами, они могли служить Богу. Оно не желает, чтобы его использовали в каких-то других целях. Сам мир извергнул бы вас, если бы этому не препятствовал Бог. Сейчас над вашей головой собираются грозовые тучи, тучи, которые несут не дождь, но Божий гнев, готовый излиться на вас, и только Бог не дает этому свершиться. Готовы задуть ураганы Божьего гнева, но пока Бог их удерживает. Если бы Он этого не делал, вас разметало бы с той же легкостью, с какой вихрь разносит мякину летом на гумне.

Божий гнев подобен большому озеру, воды которого сдерживает мощная плотина. Вода поднимается все выше и выше, ее становится все больше и больше, пока, наконец, не отворяются шлюзы. И чем дольше поток сдерживается, тем быстрее и сильнее он ринется наружу, найдя выход. Да, это так: Бог пока что не судит вас за грех, но ваша вина постоянно возрастает, и с каждым днем вы все больше и больше заслуживаете Божьего гнева. Воды накапливаются, их сила постоянно увеличивается. Ничто не может их сдержать, кроме Бога. И если на миг Он уберет Свою руку, шлюзы распахнутся и воды Божьего гнева с неодолимой силой обрушатся на вас. Если бы вы были в сотни раз сильнее, чем вы есть, или в сотни раз сильнее, чем самый сильный дьявол в аду, вы все равно не смогли бы устоять перед потопом.

Божий гнев — как натянутый лук, готовый к стрельбе. Справедливость натягивает тетиву лука и нацеливает стрелу в ваше сердце, и только Бог предотвращает ее полет. Но Он разгневан! И не будет долго удерживать эту стрелу, в любой момент она может полететь. Те из вас, кто никогда не переживал обращения, совершенного силой властного воздействия Божьего Духа на душу, кто никогда не рождался свыше и не становился новым творением, кто не восставал из смерти греха, - все находятся в руках разгневанного Бога. Однако сколько бы раз вы сами ни изменяли свою жизнь, какими бы духовными вы ни становились, этого недостаточно. Сейчас только Божье благоволение удерживает вас от вечной гибели. Вы можете в это не верить, но в конце концов вы убедитесь, что сказанное мною истинно. Вы убедитесь в этом окончательно! Некоторые из ваших друзей и соседей уже умерли, они были так похожи на вас, а потом внезапно их похитила смерть. Они этого не ожидали, они полагались на «мир и безопасность», но теперь они знают, что в деле своего спасения они полагались на разреженный воздух и пустые тени. Бог, который сейчас держит вас над бездной ада (так мы могли бы держать паутину над огнем), ненавидит вас\* и ужасно разгневан вашим грехом. Он

<sup>\*</sup> Эдвардс выражается здесь довольно ясно, однако современному человеку, привыкшему слышать, что Бог ненавидит грех, но любит гренника, это кажется странным. В связи с этим обратите внимание на следующие отрывки: Лев. 20:236; Пс. 5:5-7, 10:5. Один современный

пылает от гнева. Он видит, что вы заслуживаете только того, чтобы быть брошенными в огонь. Он слишком чист и потому даже не может просто видеть вас. Вы оскорбили Его гораздо сильнее, чем любой мятежник когда-либо оскорбил своего хозяина — и все-таки именно Его рука спасает вас от огня. Только благодаря Ему вы не отправились в ад вчера ночью. Только благодаря Ему вы проснулись сегодня утром, и до сих не были брошены в ад. Даже присутствуя сегодня утром на этом богослужении, вы не перестаете усугублять Его раздражение вашими греховными наклонностями, но по-прежнему Его рука, одна лишь Его рука спасает вас от ада. В этот миг, прямо сейчас, только Его рука удерживает вас.

О грешник! Подумай о той ужасной опасности, которой ты подвергаешься. Вспомни, что ад — это раскаленная печь гнева, широкая и бездонная пропасть. Вспомни, что ты висишь над ней в руках Бога, разгневанного Бога. Сейчас в аду много тех, на кого Бог разгневан. Вспомни, что точно так же Он гневается и на тебя. Представь, что ты висишь на тонкой нити, которую уже лижут языки адского пламени: в любой момент она оборвется, и ты упадешь. Однако у тебя нет никакого Спасителя. Нет ничего, за что ты мог бы ухватиться; ничего, на что можно было бы положиться; ничего, что ты когда-либо сделал или мог сделать, чтобы это спасло тебя или убедило Бога пощадить тебя еще на какое-то время.

Это очень серьезная тема, и я хотел бы, чтобы ты особенно задумался над следующими моментами.

Во-первых, подумай о Том, Кто на тебя разгневан. Мы говорим о ярости бесконечного Бога. Если бы это была ярость человека, пусть даже самого могущественного в этом мире, это не было бы столь значимо! Люди могут очень бояться гнева царей, особенно абсолютных монархов, которые распоряжаются жизнью своих подчиненных. Поэтому Библия говорит: «Гроза царя — как бы рев льва; кто раздражает его, тот грешит против самого себя» (Прит. 20:2). Некоторые земные цари изобретали ужасные способы пыток, чтобы мучить провинившихся подданных. Однако гнев самого великого царя, когда-либо жившего на земле, каким бы великим и могущественным он ни был, бледнеет в сравнении

автор нишет об этих стихах так: «Последняя фраза вряд ли может быть более выразительной, чем она есть. Бог ненавидит грешников всем Своим существом». Он также подчеркивает, что «в Библии тридцать три места, где говорится о ненависти Бога. В двенадцати говорится, что Он ненавидит поступки грешника... Однако в двадцати одном сказано, что он ненавидит грешника» (Blanchard John. 'Whatever happened to hell?' Р. 170–171.)

с гневом великого и всемогущего Создателя и Царя неба и земли. В сравнении с Богом земной царь — кузнечик, и мало что может сделать, желая наказать ослушавшегося. Его любовь и ненависть несущественны и едва ли что-либо значат. Гнев великого Царя царей гораздо больше их гнева, а величие — больше их величия. Вспомните слова Господа Иисуса: «Говорю же вам, друзьям Моим: не бойтесь убивающих тело и потом не могущих ничего более сделать; но скажу вам, кого бояться: бойтесь того, кто, по убиении, может ввергнуть в геенну; ей, говорю вам, того бойтесь» (Лк. 12:4–5).

Во-вторых, помните, что вам угрожает ярость Его гнева. Библия часто говорит о Божьем гневе, например, в Книге Пророка Исаии: «По мере возмездия, по этой мере Он воздаст противникам Своим...» (Ис. 59:18) И еще из Исаии: «Ибо вот, придет Господь в огне, и колесницы Его — как вихрь, чтоб излить гнев Свой с яростью и прещение Свое с пылающим огнем. Ибо Господь с огнем и мечем Своим произвелет сул над всякою плотью, и много будет пораженных Господом» (Ис. 66:15-16). Можно назвать много других похожих отрывков, но эта мысль достигает своей вершины в Книге Откровения, где мы читаем о «точиле вина ярости и гнева Бога Вседержителя» (Отк. 19:15). Какие ужасные. устрашающие слова! Если бы было просто сказано о «гневе Бога», то и это было бы уже очень страшно, но речь идет о «ярости и гневе Бога Вседержителя»\*. Ярость Бога! Как это ужасно! Где найти слова, чтобы ее описать! Но это еще не все, потому что речь идет о «ярости гнева Бога Вседержителя»\*\*. Данные слова позволяют нам предположить, что такое проявление Его гнева продемонстрирует Его всемогущую силу. Это говорит о том, что само всемогущество исполнено ярости, и поэтому призывается всемогущая Божья сила, подобно тому как люди, разгневавшись, напрягают свою собственную силу. И каковы же будут последствия! Что случится с теми бедными созданиями, на которых Божья сила обрушится? Кто может против этого устоять! Тот, кто слышит это, но еще не обратился — пусть подумает об этом как следует. Если Бог собирается наказать яростью Своего гнева, то совершенно ясно, что никакого сострадания не будет. Не будет никакого облегчения. Даже если Бог увидит, как сильно вы страдаете, как вы немощны, если Он увидит, что вас окружает бесконечная тьма, Он все равно не остановится. Пощады не будет, не булет никакого послабления. Неистовый ураган Его гнева не обой-

<sup>\*</sup> В английском переводе — «Бога Всемогущего». — Примеч. пер. \*\* В английском переводе говорится о «ярости гнева». — Примеч. пер.

дет вас стороной. Единственное утешение страдающему будет заключаться в следующем: вы не будете страдать больше, чем того требует справедливость. Но Он не станет сдерживаться, если вы решите, что вам тяжело переносить Его гнев! «За то и Я стану действовать с яростью; не пожалеет око Мое, и не помилую; и хотя бы они взывали в уши Мои громким голосом, — не услышу их» (Иез. 8:18).

Бог не жесток, Он милосерден. Он готов помиловать вас прямо сейчас. Сегодня день милосердия, и если вы сейчас попросите о пощаде, мужайтесь, Он услышит. Но как только день милосердия пройдет, самые горестные крики и вопли будут бесполезны. Вы погибнете. Богу не останется ничего, кроме как наказать вас. Вы будете существовать только по одной причине: как сосуд гнева, готовый к погибели. Уже совсем не зная жалости в осуждении, Сам Бог, как говорит Писание, посмеется и порадуется (Прит. 1:25–26).

Подумайте о таких ужасных словах Писания: «Я топтал точило один, и из народов никого не было со Мною; и Я топтал их во гневе Моем и попирал их в ярости Моей; кровь их брызгала на ризы Мои, и Я запятнал все одеяние Свое» (Ис. 63:3). Нельзя яснее выразить три чувства: презрение, ненависть и яростный гнев. Если вы начнете взывать к Богу, моля о пощаде, Он этого не сделает, напротив, Он станет топтать вас. Он знает, что вы не сможете этого вынести, но Его это не остановит. Он будет безжалостно попирать вас ногами, и ваша кровь (выражаясь образным языком) будет брызгать на Его ризы.

В-третьих, вспомните, что адское страдание призвано показать, на что похож Божий гнев. Бог хочет показать всему творению, как велика Его любовь, но в то же время хочет показать, как ужасен Его гнев. Иногда так делают земные цари: они показывают, как велик их гнев, жестоко наказывая своих врагов. Вспомним Навуходоносора. Он был гордым царем халдейской империи и захотел показать Седраху, Мисаху и Авденаго сколь велик его гнев. Поэтому он повелел раскалить печь в семь раз сильнее обычного, то есть до самой высокой температуры, какой только можно достичь. Заставляя Своих врагов страдать, Бог тоже может пока-зать все величие Своего гнева: «Что же, если Бог, желая показать гнев и явить могущество Свое, с великим долготерпением шадил сосуды гнева, готовые к погибели?» (Рим. 9:22) Раз Он поставил перед Собой такую цель, мы можем быть уверены, что Он ее достигнет! Когда, в конце концов, вся вселенная увидит Его гнев, она убедится, что этот гнев велик. «И будут народы, как горящая известь, как срубленный терновник, будут сожжены в огне. Слушайте, дальние, что сделаю Я; и вы, ближние, познайте могущество

Мое. Устрашились грешники на Сионе; трепет овладел нечестивыми» (Ис. 33:12–14).

Вот что произойдет с вами, если вы не обратитесь. Ваши страдания продемонстрируют всей вселенной бесконечную силу всемогущего Бога. Вы будете испытывать муки в присутствии святых ангелов и самого Агнца, и ваши страдания увидят те, кто на небесах. Тогда они узнают, каковы ярость и гнев всемогущего Бога. Тогда они поклонятся Ему за Его непревзойденную силу и величие: «Тогда из месяца в месяц, и из субботы в субботу будет приходить всякая плоть пред лице Мое на поклонение, говорит Господь. И будут выходить, и увидят трупы людей, отступивших от Меня: ибо червь их не умрет, и огонь их не угаснет; и будут они мерзостью для всякой плоти» (Ис. 66:23–24).

Помните, что этот гнев нескончаем. Даже на краткий миг было бы невозможно вынести ярость гнева Бога Всемогущего, однако вы будете терпеть его вечно, если вы не обратились. Ужасному страданию не будет конца. Впереди — вечность. Она так долга, что вы даже не можете этого представить. Она изумит вас до самого сердца и наполнит отчаяньем. Вы убедитесь, что перед вами долгие века, бесчисленные миллионы столетий, и все время вам придется терпеть всемогущее Божье отмщение. И, отстрадав все эти века, вы увидите, что пережили лишь самую малую долю вечности. Наказание будет поистине бесконечным. Разве можно выразить, что при этом будет чувствовать душа! Все сказанное дает лишь слабое представление об этом, истина невыразима. Она непостижима. Кто знает силу Божьего гнева?!

Как страшно жить, каждый день, каждый час сознавая нависшую над тобой опасность великого гнева, бесконечного страдания! Однако эта мрачная истина касается каждого в этом собрании, кто не родился свыше. Какой бы высокой нравственностью вы не отличались, как бы религиозны и строги не были, если вы не родились свыше, вы погибли! О, если бы об этом подумали и молодые, и старые! Полагаю, многие из тех, кто находится сейчас в собрании и слышит эту проповедь, будут испытывать страдание всю вечность. Мы не знаем, кто они, где сидят и что думают. Быть может, в этот момент они чувствуют себя вполне уютно. Они все слышат, но их это не волнует. Даже сейчас они уверены, что я говорю о ком-то другом!

Если бы мы знали, что кто-нибудь в этом собрании, пусть только один, будет вечно терпеть адскую муку, как ужасно было бы об этом думать! Если бы мы знали, кто это, как страшно было бы даже смотреть на него! Все остальные, конечно же, горько бы плакали над ним! Но он не один! Я уверен, многие вспомнят эту проповедь уже в аду!

А некоторые, и в этом мы можем не сомневаться, будут в аду очень скоро — быть может, даже до окончания этого года. Тот, кто теперь чувствует себя достаточно хорошо и вполне уверенно, может попасть в ад до наступления завтрашнего утра! Даже те, кто дальше всех от ада, очень быстро окажутся там, если не обратятся. Воздаяние за грехи придет быстро, быть может, внезапно. Удивительно, что вы еще не в аду! Некоторые ваши знакомые, которые были ничуть не хуже вас, уже страдают от адских мучений. Но вы живы. Вы в доме Бога. И у вас есть возможность спастись! Как много дали бы бедные осужденные души, томящиеся в аду, за эту возможность!

Какая великая возможность есть сейчас у вас — необычайная возможность! Господь Иисус Христос широко распахнул двери милосердия. Он зовет грешников громким, ясным голосом, и многие приходят к Нему. Многих влечет к Божьему Царству. Люди приходят каждый день, с востока и запада, с севера и юга. Многие, кто совсем недавно был таким же заблудшим, как вы, теперь испытывают несказанную радость. Их сердца полны любви к Христу, Который любит их, и Своей кровью омывает их грех. Они радуются надежде увидеть Божью славу. Ужасно быть оставленным в такой день! Ужасно видеть, как многие наслаждаются великим пиром, когда ты умираешь от голода! Видеть, как другие радуются и поют, когда твое сердце полно скорби. Как вы можете еще хотя бы минуту оставаться в прежнем состоянии? Разве вы не знаете, что ваши души так же драгоценны, как души людей из Суффилда\*, где каждый день множество людей стекаются к Христу?

Здесь есть много таких, кто уже немало пожил, но еще не родился свыше. Они чужды Божьим обетованиям; всю свою жизнь они только и делали, что усугубляли гнев, который должен обрушиться на них. Господа, в какой опасности вы находитесь! Ваша вина велика, а сердце совсем очерствело. Разве вы не видите, что в этот миг Божье милосердие обходит стороной почти всех ваших ровесников? Проснитесь! Пробудитесь пока не поздно! Вы не сможете вынести ярость гнева Всемогущего Бога!

Здесь есть мужчины и женщины, которые еще довольно молоды. Неужели вы хотите пренебречь той великой возможностью, которую Бог дает вам, зная, что так много ваших ровесников используют ее! В этот миг вам дается особый шанс! Но если вы упустите его, с вами все будет так же, как с теми, кто провел свою юность в грехе. Теперь они так слепы, а сердца их так черствы!

<sup>\*</sup> Город неподалеку.

А дети? И из вас некоторые еще не обратились. Разве вы не понимаете, что направляетесь в ад, где вас ждет ужасный Божий гнев? Теперь Бог разгневан на вас и гневается каждый день и каждую ночь. Разве вам нравится быть детьми дьявола, когда так много других детей в стране уже обратились? Они стали святыми и счастливыми, стали детьми Царя царей.

Пусть же всякий теперь, кто еще не стал истинно верующим. прислушивается к громкому зову Божьего слова. Стары вы или молоды, мужчины или женщины, — вы висите над адской бездной. Но сегодня благоприятное лето Господне, и вы можете спастись! Если в такой день вы очерствеете сердцем, ваша вина станет гораздо больше! Похоже. Бог быстро собирает Своих избранников по всей стране. Обращаются столь многие, что, быть может, большинство вэрослых, которые когда-либо спасутся, спасутся вскоре после этого. Это будет так, как было в апостольские времена, когда Дух сошел на иудеев; избранные воспримут Его, а остальные будут ослеплены. Если вас постигнет ослепление, всю вечность вы будете проклинать этот день. Вы будете проклинать день вашего рождения, будете сожалеть, что не умерли и не отправились в ад до того, как началось это великое возрождение. Ныне так, как это было во времена Иоанна Крестителя: «Уже и секира при корне дерева лежит». Всякое дерево, не приносящее доброго плода, будет срублено и брошено в огонь. Пусть же всякий, кто еще не стал истинно верующим, теперь пробудится и избегнет надвигающегося гнева! Нет сомнения, что гнев всемогущего Бога навис над многими из этого собрания! Это похоже на Содом, и слово Божье говорит: «Бегите, спасайте жизнь свою! Не оглядывайтесь. Бегите в горы или вас сметет!»

# Некоторые замечания о книгах Дж. Эдвардса

Сочинения Дж. Эдвардса были изданы в двух больших томах. Читать его произведения нелегко, но любое усилие вознаграждается. В деле истолкования опыта религиозного возрождения Эдвардсу нет равных. В этих томах содержатся два его основных сочинения о возрождении: «Отличительные признаки работы Божьего Духа», датированное 1741 годом (настоящее издание основывается именно на этой работе); «Религиозные чувства», датированное 1746 годом (в Grace Publications оно вышло в адаптированной форме под названием «Важный опыт»).

Оба произведения основываются на проповедях Эдвардса и оба возникли в один и тот же период. Однако работа «Религиозные чувства» была опубликована через пять лет после появления «Отличительных признаков» и отражает несколько иную ситуацию.

С самого начала возрождения Эдвардс осознавал недостаток мудрости и ошибки тех людей, которые поддерживали его. В «Отличительных признаках» он стремится показать, что некоторые заблуждения не доказывают, что Бог совершает Свою работу. Ко времени опубликования «Религиозных чувств» эти заблуждения стали гораздо серьезнее и, как считал Эдвардс, вредили распространению истинного христианства. Поэтому он, так сказать, участвует в двух сражениях: во-первых, утверждает, что те, кто считает, будто он придает слишком большое значение чувству, в действительности христианства не понимают; во-вторых, — что некоторые заходят слишком далеко в своих исканиях, и доказывает, что их религия ложна. Оба произведения очень важны для нас, если мы хотим иметь правильное представление не только о его эпохе, но и о нашей собственной.

#### Оглавление

| Предисловие                                          | 3    |
|------------------------------------------------------|------|
| Введение                                             | 7    |
| Раздел I. Явления, которые ничего не доказывают      |      |
| 1. Когда происходит нечто необычное                  | 10   |
| 2. Необычные воздействия на человеческое тело        | 11   |
| 3. Когда о религии много говорят                     |      |
| 4. Необычные воздействия на воображение человека     | 16   |
| 5. Многих вдохновляет пример других                  | 18   |
| 6. О безрассудном и непоследовательном поведении     | 20   |
| 7. О некоторых ошибках в суждениях (или даже сатанин | ском |
| обмане)                                              |      |
| 8. О тех, кто впадает в ересь и грех                 |      |
| 9. Множество проповедей об ужасах ада                |      |
| Раздел II. Сказанное Писаниями доказывает, что Бог   | дей- |
| ствует                                               |      |
| 1. Когда пробуждается почитание истинного Иисуса     | 29   |
| 2. Когда царство сатаны терпит натиск                | 32   |
| 3. Когда у людей возрастает любовь к Писаниям        | 34   |
| 4. Когда люди встают на путь истины                  | 36   |
| 5. Когда возрастает любовь к Богу и человеку         | 36   |
| Заключение к двум первым разделам                    | 40   |
| Раздел III. Некоторые практические выводы            |      |
| 1. Это возрождение подлинно                          | 43   |
| 2. Мы не должны препятствовать этому подлинному воз  |      |
| дению                                                |      |
| 3. Пусть друзья возрождения будут осторожны          |      |
| Грешники в руках разгневанного Бога (Проповедь Дж    | она- |
| тана Эдвардса, произнесенная в 1741 году)            | 73   |
| Некоторые замечания о книгах Дж. Эдвардса            | 85   |

#### Серия «Христианские мыслители»

### Эдварде Джонатан Божья ли это работа?

Главный редактор Р. З. Ороховатская
Переводчик А. Б. Вальцев
Дизайн серии разработал С. Ф. Конторович
Художник-оформитель О. Н. Зверева
Художественно-технический редактор О. Н. Ляпунова
Корректор Л. Н. Казырова
Компьютерная верстка Ю. В. Поповой

Подписано в печать 23.06.2000. Формат 84×108¹/<sub>32</sub>. Бумага офсетная. Гарнитура «Петербург». Печать офсетная. Усл. печ. л. 4,57. Тираж 3000 экз. Заказ № 380

ЛП № 000306 от 22.11.99 Христианский центр «Мирт» 197198, Россия, Санкт-Петербург, а/я 333 Тел. (812) 233-50-12 Тел./Факс (812) 235-64-40 E-mail: office@mirt.ru http://www.mirt.ru

Отпечатано с готовых диапозитивов в Академической типографии «Наука» РАН 199034, Санкт-Петербург, 9-я линия, 12

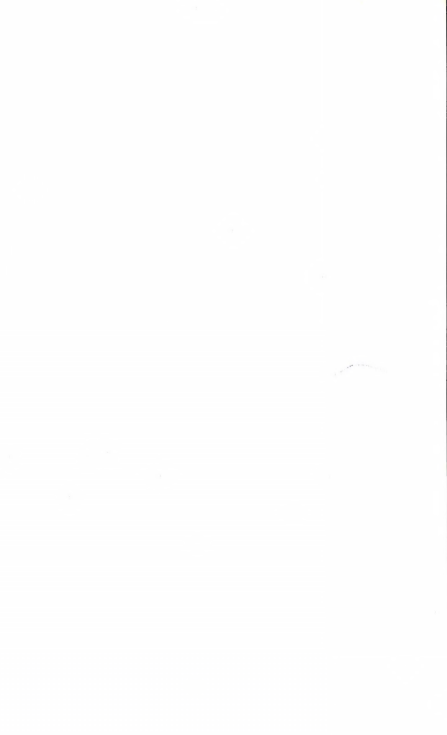
## ХРИСТИАНСКИЕ МЫСЛИТЕЛИ

#### ТОНИ ЛЕЙН



Эта книга предоставляет идеальную возможность познакомиться с мыслителями и писателями, которые явились выразителями христианской истории и западной культуры, а также с книгами, документами, утверждениями и вероучениями, оставленными без внимания другими исследователями. Автор полностью осветил историю разви-

тия многовековой христианской мысли. Он проанализировал основные вехи в истории Церкви от истоков до наших дней, выделил наиболее важные события и рассмотрел работы свыше 100 мыслителей. В статьях, посвященных их жизни и деятельности, дан краткий обзор написанных ими произведений и приведены ключевые цитаты.



# Божья ли это работа?

Джонатан Эдвардс (1703—1758) стал служителем конгрегационалистской церкви в Нортхэмптоне, Массачусетс, в 1727 году после пережитого им обращения. Его служение получило большое благословение и было отмечено удивительным религиозным возрождением. Тщательно анализируя свой опыт, он написал несколько книг на эту тему. Среди них можно назвать сочинение «Отличительные признаки работы Божьего Духа», которое мы предлагаем здесь с сокращениями.

В 1749 году Эдвардс был вынужден оставить Нортхэмптон, так как не желал допускать к причастию необращенных людей. После этого он начал миссионерское служение, во время которого написал некоторые из своих самых важных книг.



